UNIVERSITA PONTEFICIA SALESIANA DI ROMA

IUSVE ISTITUTO UNIVERSITARIO SALESIANO VENEZIA

Aggregato alla Facolta di Scienze dell’Educazione

Venezia — Mestre

UNIVERSITA

E2:iUNE

Tesi di Baccalaureato — Laurea Triennale

Corso di Scienze dell’Educazione — Educatore Sociale

Freire e Boal: la Pedagogia e il Teatro degli Oppressi come strumenti
educativi per un dialogo, attivo, che sappia affrontare e superare il

nichilismo giovanile odierno

Relatore: Dott.ssa Laura Elia

Candidato: Anna Giusti
Matricola: 6079

Anno Accademico 2017/2018



RINGRAZIAMENTI

Con questo lavoro si conclude un altro capitolo della mia vita. Sono soddisfatta sia del
percorso fatto in questa triennale sia del lavoro di ricerca che ho svolto per redigere questa
tesi: entrambi mi ha permesso non solo di aumentare la mia conoscenza, ma soprattutto di

crescere come persona.

Ringrazio tutti coloro che hanno reso possibile la realizzazione di questo elaborato.

La prof.ssa Laura Elia, mia relatrice, per avermi guidata nel trovare un argomento che
rispecchiasse il mio desiderio e avermi poi accompagnata, alla maniera di P. Freire, nella

Sua stesura completa.

Tutti gli operatori Avis che, sia durante il mio tirocinio sia durante la mia esperienza
lavorativa presso Avis Regionale Veneto, hanno contribuito a farmi conoscere la tecnica che

nella tesi analizzo e un modo diverso di entrare nelle scuole.

La mia famiglia, sicuramente, mia sorella Teresa, mia mamma Miria e mio papa Luciano,
che mi ha supportato economicamente e psicologicamente, ma soprattutto sopportato in

questi mesi impegnativi.

I miei amici di sempre, i miei amici di teatro, i miei amici della corsa, i miei amici del corso

mente per avermi supportata, incoraggiata ed essermi anche stati solo accanto in questi mesi.

E ringrazio poi tutti coloro che, passando nella mia vita, hanno lasciato un segno che mi ha
aiutato a comprendere cio che ho scritto in questa tesi.

Come dice P. Freire, la mia intenzionalitd, senza la vostra, non sarebbe bastata ad arrivare a
cio...GRAZIE.



Indice

1 SOMMATIO. .. e et 4
2. ADSITACE. ...t 5
3. INtrodUZIONE. ... 6
4. Il nichilismo: che cos’¢ e come si manifesta nei giovani trai 14 e 20 anni?.............. 7

5. La Pedagogia degli Oppressi e il Teatro dell’Oppresso come strumenti utili per
affrontare il nichilismo giovanile.................ooiiii i 19

6. Le parole dei ragazzi dopo aver sperimentato il Teatro Immagine con Avis.........35

7. CONCIUSIONE. ... et e, 44
8. BIblOgrafia.........oiniiiii e 47
9. SIOGrafia. ...t 49



1. Sommario

Oggai, in Occidente, in base, soprattutto, al pensiero del filosofo e psicoanalista Umberto
Galimberti, si registra un’atmosfera nichilista: i riferimenti del passato sembrano aver perso
di senso e cio e spesso causa di angoscia e confusione. | giovani a tutto cio reagiscono in
maniere diverse: alcuni si omologano alle idee della maggioranza; altri perdono la loro vita
nella droga, nell’alcool, nel sesso, nella violenza nichilista, nel suicidio; altri ancora,
nonostante siano un piccolo gruppo e siano consapevoli del nichilismo che li circonda, si
impegnano per dare un senso alla loro vita e per far valere, quindi, quel sentimento vitale
che abita in loro. Degli strumenti utili ad affrontare un simile disagio possono essere la
Pedagogia degli Oppressi di Paulo Freire e il Teatro dell’Oppresso di Augusto Boal.
Entrambi, infatti, mirano a far si che tra le persone si instauri un dialogo in cui tutti sono
soggetti: non ¢’¢ qualcuno che sa in assoluto e qualcuno che non sa in assoluto, ma persone
che, con le loro esperienze, sono in cammino per costruire un senso che da individuale, per
influenzamento, arrivi a essere collettivo. E proprio in questo dialogo tra soggetti che ognuno
puo decostruire le credenze limitanti che ha su sé, gli altri e la vita, e scoprire il proprio vero
sé: non contenitore passivo di prescrizioni esterne, ma agente creatore, intenzionalita
assieme ad altre intenzionalita col/nel mondo. Con questa consapevolezza e tramite questo
dialogo, ¢ possibile per 1’uomo creare una direzione, forse piu sentita, che vada a riempire

uel vuoto nichilista che oggi si avverte angosciare 1’uomo.
q gg g



2. Abstract

Nowadays, Western society seems to live in a nihilistic atmosphere, especially according to
the Italian philosopher and psychoanalyst Umberto Galimberti. The reference points of the
past seem to have lost their meaning and this is often cause of anguish and confusion. Young
people tend to have different reactions to what is happening: some of them conform their
ideas to what the majority thinks; others lose their lives into drugs, alcohol, sex, nihilistic
violence, suicide; still others make an effort to give meaning to their lives and to assert that
life feeling lying inside of them, even if they are a small group, aware of the nihilism
surrounding them. Some useful instruments to face such a distress may be the Pedagogy of
the Oppressed by Paulo Freire and the Theatre of the Oppressed by Augusto Boal. As a
matter of fact, both aim at establishing a dialogue in which everyone is a subject: there is not
someone who knows everything and someone who knows nothing, but there are people who
are trying, through their own experiences, to build a collective meaning, leaving from their
individual sense. It is precisely in this dialogue between subjects that everyone can
deconstruct the constraining believes he/she has on himself/herself, on other people and life,
and find out the real one’s own self. That is, not a passive container of external instructions,
but a creative agent, an intention together with other intentions with and in the world. Aware
of this and through the dialogue, it is possible for human beings to think about and realise a
direction, perhaps more heart-felt, which goes to fill that nihilistic empty that is felt to worry

nowadays human beings.



3. Introduzione

Oggi in Occidente, come scrive Umberto Galimberti® in L ospite inquietante, le grandi
narrazioni, cioe i grandi sovra-ordinamenti, che un tempo permettevano all’'uomo di
orientarsi nel magma caotico dell’esistenza, sono crollati. Il racconto biblico, ad esempio,
una delle narrazioni che piu ha impregnato la cultura occidentale, ha perso gran parte della
sua incidenza e ora la direzione che dava, cosi come i valori che promuoveva, non é piu
riferimento condiviso.? Se questo, da un lato, & un bene perché permette all’'uomo una
maggiore possibilita di autodeterminarsi, dall’altro, & una difficolta perché 1’uomo, per
raggiungere questa autodeterminazione, deve fare i conti con il vuoto che la perdita dei
riferimenti lascia. Oggi, nonostante ci sia chi si adopera per costruire positivamente in quel
vuoto, il clima generale e definito da un forte eterogeneita di riferimenti: il politeismo dei
valori ha preso piede e cio, come scrive Aldo Masullo® in Stati di Nichilismo, pit che
rassicurare, destabilizza 1’uomo che, per non rimanere incagliato in paludi d’angoscia,
sceglie solo a un livello basso di normativita, quello dell’uomo non in quanto uomo, ma in
quanto membro di una societa con uno specifico ruolo lavorativo che lo identifica e che,
quindi, gli da una relativa sicurezza.* All’'uomo, perd, che ha sempre cercato un senso
ulteriore alla propria vita e dei riferimenti valoriali condivisi, fatto testimoniato da miti e
religioni, definirsi solo come essere che produce e consuma individualmente in vista di
qualcosa di non chiaro, non basta: nonostante viva in un’epoca in cui le domande di senso
non trovano risposta, come scrive, tra i tanti, anche U. Galimberti, I’'uvomo ha ancora bisogno

di uno scopo e di un senso maggiore per la sua vita, pena il conformismo o I’angoscia.’

! Umberto Galimberti (Monza 1942) & un filosofo e psicoanalista italiano. | suoi studi hanno seguito percorsi
complessi con forte attenzione all'insegnamento junghiano. Al centro dei suoi interessi I'uomo che in un mondo
dominato dalla tecnica si sente un mezzo nell'universo dei mezzi, senza poter trovare un senso al suo esistere.
2 Cfr. Umberto GALIMBERT], L ‘ospite inquietante. Il nichilismo e i giovani, Milano, Feltrinelli, 2007, Prima
edizione in “Serie Bianca”, pp. 15 — 23.

3 Aldo Masullo (Avellino 1923) ¢ un filosofo e politico italiano. E professore emerito di Filosofia morale alla
Universita Federico Il di Napoli, é tra i protagonisti del dibattitto filosofico contemporaneo. Teorico di una
filosofia “fenomenopatica”, ¢ stato tra i piu raffinati interpreti dell’idealismo tedesco e della fenomenologia e
ha dedicato i suoi studi ai temi dell’intersoggettivita, della temporalita, della genealogia dell’umano e dell’etica.
4 Cfr. Aldo MASULLO, Stati di Nichilismo, Napoli, artstudiopaparo, novembre 2016, Lapsus — collana di
filosofia, p. 106.

5 Cfr. GALIMBERTI, L ospite inquietante, pp. 20 — 21.



Allora in quest’epoca caotica come fare per capire chi si €, cosa si vuole e dove si vuole
andare? | giovani, soprattutto, che sono la forza propulsiva di una societa, come possono fare
per orientarsi in questo mondo impoverito dei passati riferimenti, che spesso erano limitanti,
ma che comunque davano un senso alla vita dell’uomo, una direzione, uno scopo per il
singolo, ma anche per il collettivo? Il superamento di questa crisi esistenziale che riguarda
in particolar modo la fascia giovanile della popolazione, ma, in realta, tutti i livelli della
societa, ¢ un’opportunita per la crescita umana e alcuni strumenti possono aiutare ad avviare
questo processo. Scritta tra il luglio 1967 e I’autunno del 1968, la Pedagogia degli Oppressi
di Paulo Freire® puo ancora oggi, a mio avviso, aiutarci a interpretare la crisi che stiamo
vivendo e la pratica del Teatro dell’Oppresso di Augusto Boal’, pud essere un ottimo
strumento per aiutarci ad uscire dalla disumanizzazione che si avverte e avviare, cosi, un

processo di umanizzazione, coscientizzazione ¢ liberazione dell’'uomo.

4. 1l nichilismo: che cos’¢ e come si manifesta tra i giovani trai 14 ei 20

anni?

Spesso gli adulti parlano dei giovani di oggi come di una generazione senza valori, ma,
come dice in un’intervista® U. Galimberti, oggi, piti che i valori in sé, quello che manca & il
senso dei valori, la motivazione intrinseca che spinge a compiere certe azioni, manca la
risposta alla domanda “perché?”, “perché impegnarsi?”. E questa non € solo una presa di
posizione teorica. Quante volte ascoltando dei ragazzi, ma cosi come degli adulti-giovani,
termine con cui oggi si sentono definire coloro che dovrebbero prendere in mano le redini

della societa, si puo sentir dire “che senso ha studiare questa cosa se poi non so applicarla

® Paulo Freire (Recife 1921 — San Paolo 1997) é stato uno dei pit autorevoli pedagogisti del XX secolo, studiato
e tradotto in tutto il mondo. Nato e vissuto in Brasile, dopo il colpo di Stato militare del 1964 fu dapprima
imprigionato e poi costretto all’esilio in Cile, Stati Uniti e Svizzera. Rientrato in patria nel 1980 affianco
all’insegnamento e allo studio una intensa attivita politica. Tra le sue opere, oltre a Pedagogia degli Oppressi,
L’educazione come pratica di liberta, Pedagogia dell’autonomia, e Pedagogia dell’autonomia.

" Augusto Boal (Rio de Janeiro 1931 — Rio de Janeiro 2009) ¢ stato il fondatore del teatro Arena di San Paolo
e ha scritto diverse opere teatrali con Chico Barque. Codifico il Teatro dell’Oppresso. Nei suoi testi, tradotti in
trentacinque lingue, espone i metodi presentati nei suoi stage di formazione e diffusi ormai in tutto il mondo.
8 Cfr. FELTRINELLI Editore, Umberto Galimberti su nichilismo, Occidente, cristianesimo, adolescenza,
tecnologia, futuro..., You tube video, il 26 settembre 2018, URL:
https://www.youtube.com/watch?v=XiLLKF12wVc (10.06.2019).



https://www.youtube.com/watch?v=XiLLKF12wVc

alla realta?”, “che senso ha sposarsi se poi si finisce il piu delle volte per divorziare?”, “che
senso a studiare se poi comunque non ¢ facile trovare lavoro nel proprio campo?”, “perché
tentare di realizzare i propri sogni se sembra non esserci spazio per essi?”, “che cosa voglio
io dalla mia vita?”, “che senso ha un impegno civico se tanto non cambia nulla?”, “come €
possibile uscire dal consumismo sfrenato di questi anni se ci siamo dentro fino al collo?” e
cosi via. E possibile cosi affermare di vivere in un’epoca nichilista. Friedrich Nietzsche®,
filosofo che piu di tutti si & soffermato su tale concetto, infatti, nei Frammenti Postumi 1887-
1888, definisce il Nichilismo proprio come la mancanza di fine e alla domanda «che cosa
significa nichilismo?» risponde «che i valori supremi si svalutano»!. Per F. Nietzsche,
questo non poteva che essere il normale esito dell’Occidente: dato che esso ha fondato le sue
basi culturali e, quindi, valoriali su due concetti ideali, il “mondo vero” delle idee platoniche
e I’aldila cristiano promesso all’'uvomo fedele, il riconoscere questi come irraggiungibili,
sconosciuti e, quindi, inutili, non poteva che portare alla dissoluzione di tali valori ed a un
conseguente vuoto di senso. Edmund Husserl'!, invece, sostiene 1’opposto: si & partiti da
basi solide, il logos di Socrate, Platone, Aristotele, che pian piano, pero, hanno subito una
distruzione a causa di un progressivo processo di imbarbarimento.*? Che si parta da una
posizione o dall’altra, il fatto rimane: 1’'uvomo oggi si sente privo di una direzione, di un
senso. Questo perché, come gia detto, le grandi narrazioni che un tempo davano uno scopo
e un senso alla vita dell’uomo sono crollate e oggi 1’'uomo appare privo di una meta, di un
fine che sia da traino per la propria vita. La mancanza di riferimenti & causa di spaesamento

e confusione: 1’'uomo, infatti, & un essere che, a differenza degli animali, non & determinato

® Friedrich Nietzsche (Rocken, presso Litzen, 1844 - Weimar 1900) ¢é stato un filosofo tedesco tra i piu
importanti del Novecento. Nella sua opera convivono una violenta critica distruttiva verso il passato (la
tradizione filosofica, morale e religiosa dell'Occidente da Socrate in poi) e un appassionato appello al futuro,
alla creazione di un uomo nuovo capace di affrontare la tragicita della vita senza bisogno di certezze filosofiche
o religiose. Le sue idee antidemocratiche e I'esaltazione della volontda di potenza ne favorirono la
strumentalizzazione da parte del nazismo.

10 Friedrich NIETZSCHE, Frammenti Postumi 1887 — 1888, traduzione di Sossio Giametta, Milano, Adelphi,
1971, in Opere di Friedrich Nietzsche, volume VIII, tomo 2, fr. 9, p. 12.

11 Edmund Husserl (Prossnitz, od. Prost&jov, Moravia, 1859 - Friburgo in Brisgovia 1938) é stato un filosofo
tedesco. Fondatore della moderna fenomenologia, ha fornito sostanziali contributi allo sviluppo di un concetto
di filosofia come scienza a priori, teorizzando la messa tra parentesi (epoché) dei presupposti del senso comune
(l'esistenza di una realta esterna al soggetto, le caratteristiche psicologiche del soggetto stesso), al fine di
raggiungere una condizione di contemplazione disinteressata che permette di cogliere l'essenza stessa dei
fenomeni.

12 Cfr. Franco VOLPI, Il Nichilismo, Bari, Gius. Laterza &Figli Spa, 2009, pp. 176 — 177.



dall’ambiente, ma ne ¢ solo condizionato e che, quindi, in qualche modo, € libero di scegliere
che comportamenti mettere in atto'®; tuttavia se la direzione di questi comportamenti &
venuta meno, o si e confusa, lo smarrimento € una condizione presente pesantemente e
destabilizzante.

Cosa ha concorso a provocare questo stato di cose? Per la maggior parte, a cio, ha
contribuito, in base a quello che scrivono Franco Volpi'* in Il Nichilismo e, sempre, U.
Galimberti in L ospite inquietante, il pensiero scientifico. Tanti sono gli studiosi che nel
corso del tempo si sono soffermati sulle conseguenze di scienza e tecnica. Nel corso dell’800
e anche del 900 ad esse ci si € rivolti con sguardo piu che positivo: scienza e tecnica hanno
permesso all’uomo di emanciparsi dall’oscurantismo e, inoltre, hanno assicurato una qualita

di vita superiore a livello di sopravvivenza. Secondo quello che scrive F. Volpi:

Questa prospettiva ottimistica derivava dal convincimento che la scienza e la tecnica
appartenessero a due ordini di attivitd diversi: teorico e pratico. La prima consisterebbe
nell’ideazione e nell’accumulazione di teorie, cio¢ in un sapere puro. La scienza sarebbe un bene
in sé, e la tecnica, a sua volta, uno strumento neutro il cui valore dipende unicamente

dall’impiego che noi ne facciamo. Insomma, essa pone solo il problema del suo uso corretto.!®

A partire da questa idea, ad esse si & dato campo libero: devono essere praticate senza vincoli
e tutti devono poterne beneficiare. Anche quei pensatori che nel 900 hanno criticato la
tecnica, piu che la tecnologia in sé, hanno mostrato i limiti di una sua organizzazione di tipo
capitalistico. Da pochi decenni, tuttavia, la posizione nei loro riguardi & nettamente mutata.®
La tecnica non ¢ un semplice strumento, ma essa manipola 1’idea di mondo e di uomo che
I’uomo stesso si € costruito: 1’'uomo ha sempre abitato il mondo con degli occhiali che gli
permettessero di interpretarlo, oggi la scienza e la tecnica hanno eroso le lenti del
cristianesimo e si sono offerte esse stesse come occhiali. Sostanzialmente, quindi, anch’esse

hanno letto e raccontato il mondo e I’umano in un certo modo. E come permettono di leggere

13 Cfr. Giuseppe MARI, Educazione come sfida alla liberta, Torino, Editrice La Scuola, 2013, p. 6.

14 Franco Volpi (Vicenza 1952 — Vicenza 2009) ¢ stato un filosofo e storico della filosofia italiano. Ha insegnato
all’Universita di Padova, all’Universita di Witten /Herdecke e in altre universita europee € americane.

15 VOLPI, Il nichilismo., p. 149.

16 Cfr. Ivi, p. 149 — 150.



il mondo? Come un ingranaggio regolato da cause ed effetti. E ’'uomo com’¢ interpretato?
L’uomo ¢ anch’egli un ente da studiare in laboratorio. Tuttavia, a differenza del racconto
biblico, a partire da tale lettura della realta, non ha piu valore parlare di senso. Se per la
lettura cristiana 1’uomo ha uno specifico scopo e senso nel mondo, per la tecnica il mondo e
I’uomo funzionano. La scienza, che ha invaso il mondo non risponde alle domande di senso
che I’'uomo si & sempre fatto e a cui ha sempre dato delle risposte e questo non perché la
tecnica non é ancora abbastanza perfezionata, ma perché non rientra tra le sue capacita

rispondervi.t” E cosi, come scrive U. Galimberti:

[...] siccome la tecnica ¢ diventata la forma del mondo, I’ultimo orizzonte di senso al di la di
tutti gli orizzonti, le domande intorno al senso, vagano affannose e senza risposta in una terra
ormai abbandonata dal suo cielo che ospita I’evento umano come qualsiasi altro evento. [...] E
cosi in un orizzonte desertificato dove ogni fine ha la consistenza di un ingannevole miraggio,

mancano la direzione, il senso e lo scopo.®

Oltre a questa mancanza di senso, di direzione, la tecnologia, che intanto cresce a dismisura,
ci ha lasciato anche un futuro, come sottolinea U. Galimberti, non positivo, ma minaccioso:
la scienza, infatti, aveva promesso il progresso umano, ma ora, nonostante le grandi
conquiste che ha fatto, I’'uvomo si trova a coabitare anche con inquinamenti di ogni tipo,
difficolta economiche e individualismo esasperato. Se il futuro ha questi toni, la mente si
staglia sul presente per seppellire I’angoscia che deriva da questa mancanza di scopo € di
speranza e non progetta, non si da degli obiettivi. Che senso ha, infatti, per i giovani
progettare il futuro se questo futuro appare fosco, confuso e privo di spazio per la loro vita?*®

E, allora, se questo € cio che si prospetta:

Meglio stare bene e gratificarsi oggi se il domani € senza prospettiva. Cio significa che
nell’adolescente non si verifica piu il passaggio naturale dalla libido narcisistica (che investe
sull’amore di sé) alla libido oggettuale (che investe sugli altri e sul mondo). Senza questo

passaggio, si corre il rischio di indurre gli adolescenti a studiare con motivazioni utilitaristiche,

17 Cfr. GALIMBERT], L ‘ospite inquietante, p. 21.
18 Ivi., pp. 21 - 22.
19 Cfr. Ivi, p. 26 — 28.

10



impostando un’educazione finalizzata alla sopravvivenza, dove ¢ implicito che “ci si salva da

soli”, con conseguente affievolimento dei legami emotivi, sentimentali, sociali.?’

Questo mancato passaggio, quindi, causato da un futuro percepito come minaccioso perché
privo di senso/direzione/speranza, fa si che i giovani non riescano piu a percepire
I’integrazione sociale, 1’apprendimento, il progettarsi come qualcosa di connesso al loro
desiderio di vita e che rimangano spesso immobilizzati nel presente, privi di slancio vitale
0, comungue, molto incerti sul loro agire.?
Le agenzie educative formali e informali che fanno?

La maggior parte dei genitori fatica a indicare la strada dato che il futuro e torbo: il non avere
dei valori condivisi in cui credere, la mancanza di un senso, di speranza, priva gli adulti di
un punto da indicare come di valore e, quindi, contemporaneamente di quell’autorita che
permetterebbe loro di dare dei contenimenti, dei limiti ai figli.?? I limiti sono stati fortemente
contestati dalla generazione del 68, ma in quel momento storico non si & riusciti a fare un
distinguo importante: ci sono limiti imposti per dominare e controllare le persone e ci sono
limiti incarnati da testimoni concreti che, rispettandoli, hanno raggiunto un oltre, dato un di
piti alla propria vita.?® Di questo hanno bisogno i figli per umanizzarsi: «testimoni che dicano
loro non qual é il senso dell'esistenza, bensi che mostrino attraverso la loro vita che
l'esistenza pud avere un senso».?* Tuttavia, essendo mancata questa elaborazione, molti
genitori non hanno acquisito strumenti né per conoscere e guidare la propria emotivita e far
emergere il proprio sé vero e né, quindi, per aiutare i propri figli a fare altrettanto, ossia avere
autodisciplina per conoscersi e comprendere verso dove il proprio sé li chiama. Quello che
spesso, invece, gli adulti fanno € contribuire ai loro bisogni intellettuali e materiali con
I’obiettivo, inconscio, di essere amati dai figli e non abbandonati, dipingerli come fragili,
indifesi come coloro che non sapranno gestire questo futuro fosco che loro stessi hanno, in

20 |vi, p. 28.

2L Cfr. Ivi, p. 29.

22 Cfr. Ivi, p. 28.

23 Cfr. Francesco STOPPA, Larestituzione. Perché si ¢ interrotto il patto tra le generazioni?, Milano, Feltrinelli,
2010, pp. 159.

24 Stefania PARMEGGIANI, Massimo Recalcati: "I figli ora capiscono di aver bisogno di un padre-
testimone", in «Arte e cultura - L’Espresso», 30 ottobre 2016, URL:
http://www.repubblica.it/cultura/2016/10/30/news/_i_figli_ora_capiscono_di_aver bisogno_di_un_padre-
testimone -150937622/ (10.06.2019).

11


http://www.repubblica.it/cultura/2016/10/30/news/_i_figli_ora_capiscono_di_aver_bisogno_di_un_padre-testimone_-150937622/
http://www.repubblica.it/cultura/2016/10/30/news/_i_figli_ora_capiscono_di_aver_bisogno_di_un_padre-testimone_-150937622/

qualche modo, contribuito a creare e, cosi facendo, non lasciare loro la strada per dare libero
spazio al sentimento della vita che li abita e che pud portarli ad accogliere quanto di buono
¢’¢ in quello che hanno trasmesso loro i genitori e modificare cid che non ¢ umanizzante.?®
La scuola, che € uno dei luoghi piu importanti, dopo la famiglia, in cui bambini, ragazzi,
adolescenti passano tempo, ma soprattutto costruiscono la loro identita, che cosa fa? Li aiuta
effettivamente a crescere come persone, esseri umani consapevoli del proprio sé, agenti che
intenzionano la realta assieme ad altri sé e si impegnano per migliorarla? Molti insegnanti
spingono perché i loro allievi investano di sentimento cio che studiano, ne comprendano il
senso per sé e per gli altri, contribuiscano alla conoscenza di una data realta e, quindi, si
costruiscano come persone e cittadini responsabili che sanno comprendere sé stessi e gli altri
a partire dalle loro emozioni, sentimenti, ragionamenti e possano scegliere assieme agli altri
sé qual e il modo migliore di vivere il mondo circostante, ma in realta i pitu non fanno tutto
questo. Spesso, infatti, gli insegnanti non prestano attenzione alla persona in sé, alla sua
autostima, alle credenze che ha su di sé, sugli altri, a che tipo di identita si sta costruendo,
ma a quanto essa € riuscita a riempire la sua testa delle informazioni che loro hanno fornito.
Non appassionano, ma travasano informazioni; non si fanno carico della cura del mondo
interiore dei ragazzi e della loro spinta verso il mondo, ma danno informazione e valutano.
E quando i ragazzi non imparano il problema é degli allievi che, a questo punto, non vedendo
nessun riconoscimento del proprio valore all’interno della scuola, a volte cercano
accettazione altrove, a volte si spengono lentamente adeguandosi a quello che e loro
richiesto. Questi insegnanti, come i genitori, non hanno trovato un senso profondo, una
motivazione, prima che del loro lavoro, del proprio essere e cosi le loro parole risultano un
vuoto bla bla bla che non accende né loro, né i ragazzi. Importante & quanto mai, alla luce di
quanto scritto, la formazione e la motivazione dei professori.?® C’¢ da dire, pero, che lo stesso
sistema scolastico non va nella direzione della costruzione della persona, ma che, anzi, va
nella stessa strada in cui sta andando la scienza: i programmi sono serrati, standardizzati e

spesso obsoleti, i tempi da rispettare perché i ragazzi apprendano ristretti e il metro di

25 Cfr. STOPPA, La restituzione. Perché si ¢ interrotto il patto tra le generazioni?, p. 17 — 19.
% Cfr. GALIMBERT], L 'Ospite inquietante, pp. 31 — 42.

12



valutazione & il  profitto, ossia la quantita di  nozioni  apprese.

Siccome la quantita & misurabile con il calcolo, dalla scuola vengono espulse tutte quelle
dimensioni che sfuggono alla calcolabilita, quindi: creativita, emozioni, identificazioni,
proiezioni, desideri, piaceri, dolori che costellano la crescita giovanile e di cui la scuola non tiene

il minimo conto.?’

E cosi, quindi, anche all’interno della scuola, aspetti fondamentali per la crescita della
persona come essere umano, conoscenza di se, degli altri, della vita, vagano e si formano
come possono in base ai riferimenti che questi giovani trovano. Torna, quindi,

particolarmente calzante la domanda che si pone U. Galimberti:

Verrebbe da chiedersi se prima di quelle cause seconde che chiamiamo sesso, alcol e droga, non
ci sia come causa prima del disagio giovanile quel vuoto emotivo ed esistenziale che la scuola
crea intorno agli studenti, ai quali offre una cultura cosi disanimata, per cui alla fine & indifferente

al giovane non coinvolto studiare i logaritmi o i Sepolcri di Foscolo.?®

Perché un giovane dovrebbe essere interessato a ricordare certe cose per compiacere
I’insegnante Ssenza spesso capire a cosa serve quello che sta apprendendo? Il senso vero
dell’istruzione, del sapere, non dovrebbe essere la crescita personale? Il sapere, ciog, non
dovrebbe servire il desiderio di vita che, da sempre, spinge i giovani a prendere il testimone
culturale dagli adulti della generazione precedente e rielaborarlo tramite la propria forza e
alla luce del nuovo presente per creare il loro mondo culturale?

| giovani, a tutto cio, reagiscono in maniere diverse. Alcuni, in questo vuoto di riferimenti,
grazie anche alla cultura dei reality televisivi, dei social network, di internet, si omologano
alle idee altrui, al pensiero degli altri senza cercare un senso proprio, chi sono loro. Si
potrebbe dire che sostituiscono, quindi, i vecchi valori con altri, ma che non hanno un senso
per loro. Questo e quello che Nietzsche chiamerebbe nichilismo incompleto: i vecchi valori
sono distrutti, ma sostituiti con altri presi dall’esterno di sé. Altri, spaesati e privi di

orientamento, cercano di scaricare questa emotivita, che non riescono a controllare e guidare,

27 Ivi, p. 35.
28 Jvi, p. 36.

13



0 assuefacendosi alla droga, o perdendosi nel nulla vero e proprio (torna purtroppo quanto
mai significativo, in tal senso, I’aumento del caso di suicidi), o sfogando tensioni, solitudine,
smarrimento, noia, fantasie, pulsioni con la violenza efferata dell’omicidio o con quella
nichilista degli stadi. Si fermano, quindi, ad uno stato di nichilismo completo-passivo, perché
distrutti i valori di un tempo, non riescono a dare un senso ulteriore alla vita e si crogiolano
nel nulla del non senso. Altri cercano, in questo vuoto, di trovare un senso, ma faticano a
causa della mancanza di sostegno sia di coloro che dovrebbero educarli sia dei coetanei,
persi come sono nell’individualismo esasperato di questi anni. Sono, quindi, a uno stadio di
nichilismo completo-attivo.?® Non ci sono, perd, solo giovani persi: nonostante la maggior
parte dei ragazzi stia, come denuncia piu volte U. Galimberti, male senza averne piena
coscienza®, non si pud negare che ci siano anche famiglie centrate in cui i genitori hanno
sviluppato la conoscenza di sé e hanno seguito veramente il sentimento della vita che abita
in loro e in cui, quindi, i figli sono stati accompagnati a fare altrettanto. E lo stesso U.
Galimberti, che in un’intervista a commento del suo ultimo libro La parola ai giovani,
sostiene che alcuni giovani che gli scrivono, nonostante siano solo un piccolo campione,
sono nichilisti attivi: «non negano di vivere in un’epoca nichilistica, ma non si arrendono».>!
Tuttavia finché ci saranno giovani, persone che non hanno preso consapevolezza del torto
che fanno alla loro persona non conoscendosi e non cercando cosa veramente li muove,
anche chi ha coscienza di sé soffrira: chi, infatti, puo essere felice vedendo un altro che,
seppure a volte senza averne consapevolezza, soffre?

Che fare? Lo stesso Nietzsche auspica che il nichilismo sia superato, ma come? Se i
grandi riferimenti che davano direzione alla nostra vita sono crollati, un rimedio, come
suggerisce anche U. Galimberti, potrebbe essere «il riconoscimento di quello che ciascuno
di noi propriamente €, quindi della propria virtu, della propria capacita o, per dirla in greco,
del proprio daimon»®, ossia demone, che, se ascoltato, porta alla eudaimonia, cioé alla
propria felicita. Questo spostamento di focus potrebbe portare ai giovani, cosi come a ogni

29 Cfr. Ivi, pp. 57 — 139.

0. Cfr. Ivi, p. 11.

31 Nicola ROCCHI, Umberto Galimberti, “I Giovani, generazione del nichilismo attivo, in «Giornale di
Brescia», 25 giugno 2018, URL.: https://rinascimentoculturale.it/rassegna/umberto-galimberti-i-giovani-
generazione-del-nichilismo-attivo/ (10.06.2019).

32 GALIMBERTI, L’ospite inquietante, p. 14.

14


https://rinascimentoculturale.it/rassegna/umberto-galimberti-i-giovani-generazione-del-nichilismo-attivo/
https://rinascimentoculturale.it/rassegna/umberto-galimberti-i-giovani-generazione-del-nichilismo-attivo/

persona, «quella gioiosa curiosita di scoprire sé stessi e trovar un senso per la propria vita in
questa scoperta»®®. Ma su cosa puntare per scoprire sé stessi, questo daimon, cio che fa
muovere? Se cio che organizza le nostre risposte verso il mondo e gli altri, a volte anche al
di 1a del nostro sentimento vitale, come afferma, ad esempio, lo psicologo Giovanni Liotti®*
nella sua Teoria dei Sistemi Motivazionali (teoria basata su studi evoluzionistici e
neuroscientifici e di impronta comportamentista e cognitivista), sono le nostre sensazioni e
emozioni, le risposte che il mondo esterno ci ha dato e i costrutti, consci e inconsci, che sulla
base della relazione dei due fattori abbiamo costruito, & importante lavorare su questi
elementi.® E importante far in modo che i ragazzi riescano a essere consci delle del loro
agire, cioe riescano a portare a coscienza le loro modalita operative inconsce, e possano,
grazie a questa presa di consapevolezza, lavorare per scegliere che comportamenti attuare
consapevolmente nel momento presente e verso cosa/come dirigersi.>® Scoprendo cosa li
motiva e da cosa vogliono farsi effettivamente guidare, cosa da senso veramente alla loro
vita, scoprendo cioé il loro daimon, cosa li chiama, al di la dei dolori e dei costrutti che nel
corso della loro storia si sono costruiti su sé, sugli altri e sul mondo, i giovani possono darsi,
a partire proprio da cio che sentono come espressione di sé, un senso, un motivo ulteriore
per stare al mondo e aprirsi cosi alla speranza verso il futuro e alla riscoperta della bellezza
della libido oggettuale che spinge alle relazioni con I’altro da sé: se sento che il mio essere
e libero di esprimersi e va nella direzione che sente piu giusta per lui, quasi sicuramente non
vorro negarlo agli altri, ma soprattutto vorro esprimermi e donare questa parte vitale di me
a chi mi é attorno. Insomma, urge, proprio a partire dal riconoscimento di certe modalita

operative che ci siamo creati per sopravvivere a certi dolori, occuparsi della «formazione del

33 |bidem.

34 Cfr. Giovanni Antonio Liotti (Tripoli 1945 — Roma 2018) & stato un medico psichiatra e psicoterapeuta di
orientamento comportamentista e cognitivista italiano. E stato importante a livello accademico soprattutto per
il suo tentativo di unire la ricerca svolta in ambito evolutivo, le neuroscienze e la teoria dell'attaccamento in
psicoterapia. Sono importanti i suoi contributi in merito alla connessione tra dissociazione psicopatologica e
attaccamento disorganizzato.

35 Cfr. Giovanni LIOTTI e Fabio MONTICELLLI, | sistemi motivazionali nel dialogo clinico. Il manuale AIMT,
Milano, Raffaello Cortina Editore, 2008, Psicanalisi e ricerca, pp. 16 — 18.

36 Cfr. Ivi, p. 22 - 23.

15



cuore»®’, del sentimento, del daimon che ci abita come chiave per «sentire che cosa € giusto

e cosa non & giusto, chi sono io e che ci faccio nel mondo»®,

11 sentimento non ¢ languore, non ¢ malcelata malinconia, non ¢ struggimento dell’anima, non ¢
sconsolato abbandono. Il sentimento é forza. Quella forza che riconosciamo al fondo di ogni
decisione quando dopo aver analizzato tutti i pro e i contro che le argomentazioni razionali
dispiegano, si decide, perché in una scelta piuttosto che in un’altra ci si sente a casa. E guai a
imboccare, per convenienza o per debolezza, una scelta che non € la nostra, guai ad essere
stranieri nella propria vita.

La forza d’animo che ¢ poi la forza del sentimento, ci difende da questa estraneita, ci fa sentire
a casa, presso di noi. Qui é la salute. Una sorta di coincidenza di noi con noi stessi che ci evita
quegli “altrove” della vita che non ci appartengono e che spesso imbocchiamo perché altri, da
cui pensiamo dipenda la nostra vita, semplicemente ce lo chiedono, e noi non sappiamo dire di
no.

Il bisogno di essere accettati e il desiderio di essere amati ci fanno percorrere strade che il nostro
sentimento ci fa avvertire come non nostre, e cosi I’animo si indebolisce € Si ripiega su sé stesso
nell’inutile fatica di compiacere agli altri. Alla fine I’anima si ammala, perché la malattia, lo
sappiamo tutti, & una metafora, la metafora della devianza dal sentiero della nostra vita.
Bisogna educare i giovani ad essere sé stessi, assolutamente se stessi. Questa ¢ la forza d’animo.
Ma per essere sé stessi occorre accogliere a braccia aperte la propria ombra. Che & cid che
rifiutiamo di noi. Quella parte oscura che, quando qualcuno la sfiora, ci sentiamo punti nel vivo.
Perché I’ombra ¢ viva e vuole essere accolta. Anche un quadro senza ombre non ci concede le
sue figure. Accolta I’ombra cede la sua forza. Cessa la guerra tra noi e noi stessi e siamo in grado
di dire: “Ebbene si, sono anche questo”. Ed ¢ la pace cosi raggiunta a darci la forza d’animo e di
guardare in faccia il dolore senza illusorie vie di fuga. [...]

Ma allora bisogna attraversare e non evitare le terre disseminate dal dolore. Quello proprio,
quello altrui. Perché il dolore appartiene alla vita allo stesso titolo della felicita. Non il dolore
come caparra della vita eterna, ma il dolore come contrappunto della vita, come fatica del
guotidiano, come oscurita dello sguardo che non vede vie di uscita. Eppure la cerca, perché sa

che il buio non & unico colore del cielo.®®

S" GALIMBERTI, L ospite inquietante, p. 53.
38 Jvi, p. 53.
39 |vi, pp. 53 — 55.

16



Questo sentimento, questo daimon, che fa scoprire il proprio sé, al di la del proprio dolore e
dei comportamenti che si sono messi in atto per non sentirlo, puo dare, quindi, un senso e
uno scopo alla vita. | giovani, grazie a cio, possono far in modo che la loro vita non sia solo
costellata da fugaci e svanevoli passioni, che lasciano un gusto scialbo in bocca (attivita che
Spesso non sono nemmeno passioni, ma, come dice bene U. Galimberti, pratiche in cui quella
parte oscura, che Carl Gustav Jung*®, chiama ombra, ci porta, senza che noi ne abbiamo reale
consapevolezza, per rispondere a bisogni egoistici infantili e di cui magari non sentiamo
nemmeno la reale corrispondenza con il nostro essere), ma che valga veramente la pena di
essere vissuta. Grazie a questo lavoro su di sé, i giovani possono rinascere e, da oggetti che
devono compiacere schiacciati dall’esterno 0 che negano 1’esterno per sopravvivere,
diventare soggetti col/nel mondo assieme agli altri: possono percepire il loro sentimento di
vita e accettarlo anche negli altri dato che non hanno piu bisogno di dominarli o di essere
dominati. ** Questo passaggio, che & fondamentale, & chiaramente espresso, in un linguaggio
diverso da quello psicologico, ciog il linguaggio filosofico, da Pietro Bertolini*? in Ragazzi
difficili: a causare la fatica di vivere di alcuni ragazzi non e solo, in maniera deterministica,
cio che succede intorno a loro, ma una componente importante, che spesso molte letture
eziologiche dimenticano, ¢ I’interpretazione soggettiva che i ragazzi stessi danno a cio che
li circonda e a sé stessi. Se si dimentica questa parte, pero, scompare, secondo Bertolini, la
possibilita per il ragazzo di cambiare il proprio destino. E sui significati che un ragazzo ha

dato a sé e al mondo, oltre che sulle condizioni ambientali stesse che 1’hanno circondato, che

40 Carl Gustav Jung (Kesswil 1875 — Kiisnacht 1961) & stato uno psichiatra, psicoanalista, antropologo, filosofo
e accademico svizzero, una delle principali figure intellettuali del pensiero psicologico e psicoanalitico. La sua
tecnica e teoria, di derivazione psicoanalitica, € chiamata "psicologia analitica" o "psicologia del profondo”,
pit raramente "psicologia complessa”. Inizialmente vicino alle concezioni di Sigmund Freud, se ne allontano
nel 1913, dopo un processo di differenziazione concettuale culminato con la pubblicazione, nel 1912, di La
libido: simboli e trasformazioni. In questo libro egli esponeva il suo orientamento, ampliando la ricerca
analitica dalla storia del singolo alla storia della collettivita umana. C'é un inconscio collettivo che si esprime
negli archetipi, oltre a un inconscio individuale. La vita dell'individuo € vista come un percorso, chiamato
processo di individuazione, di realizzazione del sé personale a confronto con l'inconscio individuale e
collettivo.

41 GALIMBERTI, L ospite inquietante, p. 53 — 55.

42 Piero Bertolini (Torino 1932 — Bologna 2006) ¢ stato un pedagogista e filosofo dell’educazione italiano. Egli
¢ stato capace di coniugare 1’approccio fenomenologico ed educazione formale. Per dieci anni ¢ stato direttore
del carcere Cesare Beccaria e li ha sperimentato con successo molte innovazioni. E stato professore di
Pedagogia generale e Preside della Facolta di Magistero a Bologna. E considerato il fondatore della scuola
fenomenologica in Italia.

17



bisogna intervenire perché ciascun ragazzo possa essere libero di scegliere il proprio destino.
E I’intenzionalita che va rivitalizzata, il proprio modo di vedere sé, gli altri, la realta che va
messo in discussione, non perché vada cambiato per forza, ma perché ciascuno abbia la
possibilita di vedere altre strade e dare un senso che sente veramente umano per se e per le
sue relazioni con gli altri.** Questo pensiero, che Bertolini elabora per i ragazzi che vivono
in maniera problematica, & applicabile, seppur in maniera diversa, per capire le modalita
operative di ciascuna persona .

Conoscendo sé si sviluppa, quindi, questo essere soggetto, essere per sé, questa
intenzionalita, questo daimon. Ma come fare a muoversi nel mondo senza una meta
escatologica promessa che fa da guida e delle tappe obbligate per arrivarci? Se non ci sono
pit mete ultime e, quindi, agli eventi della vita non viene dato un significato a priori che
stabilisce se siano da vivere 0 meno, i giovani possono intraprendere quella che é chiamata

etica del viandante. U. Galimberti scrive in merito:

Il nomadismo ¢ la delusione dei forti che rifiuta il gioco fittizio delle illusioni evocate come
sfondo protettivo. E la capacita di disertare le prospettive escatologiche per abitare il mondo
nella casualita della sua innocenza, non pregiudicata da alcuna anticipazione di senso, dove &
I’accadimento stesso, I’accadimento non inscritto nelle prospettive del senso finale, della meta o
del progetto, a porgere il suo senso provvisorio e perituro. [...] L’etica del viandante puo offrire
ai giovani un modello di cultura che educa perché non immobilizza, perché desitua, perché non
offre mai un terreno stabile e sicuro su cui edificare le proprie costruzioni, perché 1’apertura che

chiede sfiora ’abisso [...].*

Quindi non si escludono degli eventi perché non confacenti alla meta da raggiungere, ma,
sempre tenendo presente il proprio sentimento vitale e quello degli altri, si vivono gli
accadimenti per quello che sono e non per quello che devono essere. Vivendoli in questo
modo, se ne ricava il senso per sé e per gli altri insieme agli altri e ci si sente vivi e non

ripetitori di decisioni altrui. Quindi il nichilismo, che attraversa questa nostra epoca, non e

solo un problema, ma rappresenta anche, se superato, una grande possibilita: la possibilita

43 Cfr. Piero BERTOLINI, Letizia CARONIA, a cura di Pierangelo Barone e Cristina Palmieri, Ragazzi difficili.
Pedagogia interpretativa e linee di intervento, Milano, FrancoAngeli, 2015, pp. 55 — 59.
4 GALIMBERTI, L ospite inquietante, pp. 143 — 144,

18



di vivere la vita piu per cio che &, cio che ciascuno sente, e meno per delle mete esterne a
noi che ci siamo imposti tramite delle verita trascendenti.*® Questa aspetto del nichilismo,
ossia il suo aver decretato I’impossibilita, a partire da forze umane, di costruire verita
assolute, e sicuramente, come scrive Dario Antiseri, «una concezione razionalmente
sostenibile e umanamente ricca: sorgente di tolleranza e insieme riconquista dello spazio
sacro»*®; tuttavia lo & solo se non conduce a un nichilismo passivo, ciog al crogiolarsi nel
nulla, ma a quello che Nietzsche chiama nichilismo attivo, ossia la distruzione dei passati
valori supremi, 1’apertura al possibile e la presa di responsabilita da parte dell’uomo di

dare senso alla sua esistenza nonostante il vuoto che avverte davanti.*’

5. La Pedagogia degli Oppressi e il Teatro dell’Oppresso come strumenti

utili per affrontare il nichilismo giovanile

Pedagogia degli Oppressi ¢ Teatro dell’Oppresso, nonostante siano nati e si siano diffusi
in luoghi e tempi altri, possono dare, a mio avviso, un grande contributo per uscire da questa
impasse storica; anzi forse e proprio I’origine extracomunitaria, fonte di diversita come
anche di similitudine, che rende tali strumenti buone lenti per leggere la realta europea. In
fondo, come molti autori sostengono, ad esempio, per citarne uno, Martin Buber?®, & il
confronto con I’altro, con il diverso da sé, che pud permettere di autodefinirsi: tutti come
esseri umani abbiamo una pelle, ma solo dal momento in cui vedo che la tua & nera posso
dire che la mia é bianca.

La Pedagogia degli Oppressi, ideata da Paulo Freire, e il Teatro dell’Oppresso, creato da
Augusto Boal, nascono in Brasile alla fine del 900, ossia in un Paese e in un’epoca in cui la

liberta di espressione era completamente negata. Il 31 marzo 1964, infatti, le forze armate

4 Cfr. lvi, pp. 141 — 146.

46 Davide ANTISERI, Relativismo, nichilismo, individualismo. Fisiologia o patologia dell’Europa?, Soveria
Manelli (CZ), Rubettino, 2005, p. 27.

47 Cfr. Nicola ABBAGNANO e Giovanni FORNERO, Protagonisti e Testi della Filosofia, Torino, Paravia,
1999, volume D, Tomo 1, p. 30.

4 Martin Buber (Vienna, 8 febbraio 1878 — Gerusalemme, 13 giugno 1965) & stato un filosofo, teologo e
pedagogista austriaco naturalizzato israeliano. A lui si deve l'idea che la vita & fondamentalmente non-
soggettivita, bensi intersoggettivita, anzi per Buber soggetto e intersoggettivita sono sincronicamente
complementari e ne era talmente convinto che non esitd ad affermare: «In principio & la relazione».

19



del Paese, contrarie alla presidenza di Jodo Goulart*®, membro del partito Laburista
Brasiliano (partito di centro-sinistra), salgono al potere attraverso un golpe e danno il via a
un periodo in cui censura di stampa e repressione degli oppositori sono all’ordine del giorno:
il Brasile si trasforma in un fiume di sangue. In aggiunta a questa dittatura, la stessa
conformazione della societa é fonte di oppressione: forte, infatti, ¢ ancora I’opposizione tra
latifondisti e braccianti.>® E proprio a partire da tale contesto, ossia da una realta in cui la
dinamica di oppressione non & sottile, ma molto evidente, oltre che dalla lettura di molti
autori, come Marx, Husserl, Hegel, e del VVangelo, che Paulo Freire elabora una pedagogia
che é prassi (riflessione e azione insieme) per la liberazione delle coscienze, sia di quelle
oppresse sia di quelle che opprimono (anche quest’ultime, secondo il pedagogista, hanno,
infatti, bisogno di essere liberate perché negando ad altre la loro umanita, la negano anche a
sé stesse);>! e, successivamente, Augusto Boal, sulla scorta delle riflessioni dello stesso P.
Freire e della tecnica attoriale che nel corso degli anni € diventata suo bagaglio artistico, da
vita al Teatro dell’Oppresso, ossia ad una metodologia di teatro politico e sociale che punta,
nel concreto, alla coscientizzazione delle persone e alla loro azione diretta nella
trasformazione del mondo. 2

E indubbio che il contesto europeo sia molto diverso da quello in cui hanno preso le mosse
tali strumenti, tuttavia anche qui ci sono diversi fenomeni che é possibile leggere come
oppressioni®: oppressioni spesso pitl sottili e, quindi, diverse, ma sempre oppressioni, ossia
eventi in cui una persona perde il suo “essere per sé¢” e si disumanizza a causa delle
prescrizioni di un’altra, in realta anch’essa disumanizzata.>* Anche P. Freire si riferisce alla
complessita che si puo riscontrare in un contesto diverso da quello brasiliano rurale quando

scrive:

4% Jodo Goulart (S0 Borja 1918 — Mercedes 1976) & stato un avvocato e politico brasiliano trabalhista (ossia
membro del Partido Trabalhista Brasileiro, PTB, partito politico brasiliano populista di centro-sinistra)
presidente del Brasile dal 7 settembre 1961 al 1° aprile 1964.

% Cfr. BOAL Augusto, Il poliziotto e la maschera. Giochi, esercizi e tecniche del Teatro dell’Oppresso,
tradotto da Roberto Mazzini, Bari, edizioni la meridiana, 2009, collana partenze, p. 33.

51 Cfr. Paulo FREIRE, Pedagogia degli Oppressi, Torino, Edizioni Gruppo Abele, 2011, pp. 27 — 30.

52 Cfr. BOAL, Il poliziotto e la maschera, pp. 33 — 35.

53 Cfr. Ivi, p. 33 - 34.

5 Cfr. FREIRE, Pedagogia degli Oppressi., p. 32.

20



Mentre i contadini si trovano in una realta “chiusa”, rispetto alla quale il centro di decisione degli
oppressori & singolare e compatto, gli oppressi urbani si trovano in un contesto di “apertura” in
cui il centro di comando diviene pluralista e complesso. Nel primo caso i dominati si trovano
sotto la decisione della figura dominatrice, che incarna, nella sua persona, lo stesso sistema

oppressore; nel secondo si trovano sottomessi in una specie di “impersonalita oppressiva”.%®

Il nichilismo stesso, indagato nel primo capitolo, dal momento in cui chiude le coscienze nel
presente, non permettendo la loro piena realizzazione umana, ¢ esso stesso un’oppressione;
un’oppressione sottile, certo, ma pur sempre un’oppressione che, come tale, potrebbe essere
indagata e superata. Quindi, se il nichilismo é definibile come cio che secondo P. Freire &
oppressione, grazie alla Pedagogia degli Oppressi € possibile inquadrare ancora meglio il
fenomeno, ma anche prospettarne pitu concretamente il superamento dato che questa
pedagogia €, come dichiara il suo stesso ideatore, una pedagogia di prassi, in cui, Ciog,
1’azione non si puo staccare dalla riflessione, la soggettivita dall’oggettivita®. Inoltre, se uno
strumento utilizzato per operare il superamento della contraddizione oppressore-oppresso in
Brasile ¢ stato il Teatro dell’Oppresso, anche il nichilismo letto come oppressione delle
coscienze potrebbe essere superato con tale strumento. Scrive, infatti, lo stesso A. Boal in Il

Poliziotto e la maschera:

Quando mi domandavano se questo poteva servire anche qui, in Europa, io rispondevo di si. lo
rispondo di si. Certamente qui non ci sono, attualmente, tante atrocita, in tali proporzioni. In ogni
caso non dopo il nazifascismo. Ma cio non impedisce che ci siano, anche qui, degli oppressori e
degli oppressi. E se c’¢ oppressione, ¢’¢ necessita di un Teatro dell’Oppresso, cio¢ di un teatro
liberatore. [...] E vero che si tratta di un’oppressione diversa, & vero anche che i metodi di lotta
per venirne a capo saranno diversi. Il Teatro dell’Oppresso non ¢ una serie di ricette, di
procedimenti liberatori, un catalogo di soluzioni gia conosciute: & soprattutto un lavoro concreto
su una situazione concreta, in un momento dato, in un luogo determinato. E uno studio,
un’analisi, una ricerca. Se qui ’oppressione ¢ piu sottile, puo essere che i mezzi per combatterla
debbano essere piu sottili; se & piu sofisticata, dovremmo forse trovare delle forme piu sofisticate;

se & piu complessa, meno manichea, ’analisi che potremo fare sara forse essa stessa piu

55 Ivi, p. 174.
5 Cfr. Ivi, pp. 35— 37.

21



complessa, anche se utilizziamo le stesse tecniche del Teatro dell’Oppresso. Una cosa ¢ certa: se

’oppressione esiste bisogna farla cessare.%’

Il nichilismo, seguendo le parole di P. Freire, ¢ un’impersonalita oppressiva: non € una
persona in carne ed o0ssa, come, invece, lo erano i latifondisti o i militari golpisti, ma
comunque, come si evince dalle riflessioni del primo capitolo, € un qualcosa che e stato
creato dall’uomo e che, ora che ha preso il sopravvento, lo obbliga allo spaesamento e alla
disumanizzazione - non € umano uccidere senza provare un minimo di emozione, non €
umano lasciarsi uccidere dalla droga, non € umano agire senza senso. Se questo nichilismo
¢ stato creato dall’'uomo, non sono un destino ineluttabile né la sua presenza né tanto meno
il caos che ne deriva; esattamente come non era destino ineluttabile il fatto che i latifondisti
fossero il modo migliore di essere uomini; cosa che, invece, era percepita dai braccianti.

Pensiero condiviso anche da U. Galimberti che, sempre in L ‘ospite inquietante, SCrive:

[...]le passioni tristi e il fatalismo non mancano di un certo fascino, ed ¢ facile farsi sedurre dal
canto delle sirene della disperazione [...]. Ma ¢ anche vero che le passioni tristi sono una

costruzione, un modo di interpretare la realta, non la realta stessa, che ha ancora in serbo delle
.].58

risorse ..
Queste, quindi, sono percezioni che, a causa di prescrizioni esterne a noi, la nostra coscienza
crede vere e le crede vere nello stesso senso in cui & vero che 5+5=10 all’interno del sistema
logico matematico; ma questa verita cosi espressa non ha fondamento per due motivi:
innanzitutto nel campo valoriale non c¢’¢ nulla che possa avere una verita assoluta come la si
puo intendere in sistemi chiusi convenzionali: non ¢’¢ una verita che qualcuno prescrive ¢
che per questo € vera, ma la verita, come scrive A. Masullo in Stati di nichilismo, € solo una
verita di interpretazione, di senso che soggettivamente si attribuisce e, quindi, non puo essere
prescritta dall’esterno come dato certo e imprescindibile®®; in secondo luogo, se si concorda
con quanto scrive A. Masullo, che in fondo é quanto sostiene anche P. Freire, quando la

soggettivita di alcuni non € interpellata ma € solo condannata ad accettare quanto deciso da

5" BOAL, Il poliziotto e la maschera, pp. 33 — 34.
%8 GALIMBERTI, L ospite inquietante, pp. 29-30.
% Cfr. MASULLO, Stati di Nichilismo, p. 90 —93 e 116 — 117.

22



altri non si produce verita di senso proprio in quanto il contributo soggettivo di alcuni e
negato e chi nega I’intenzionalita degli altri, in fondo, la sta negando anche a sé perché,
bloccando la realta in prescrizioni, in concetti chiusi, blocca la realta, la creativita anche per
sé stesso.®

Da chi partire per recuperare I’umanita, 1’attivita della coscienza di tutti? Secondo P. Freire
dagli oppressi e in particolare dal loro modo di interpretare la realta, dalla loro percezione
della realta, dalle loro credenze. Non potrebbe essere altrimenti se si vuole davvero
contribuire alla liberazione attiva di queste persona. Altrimenti se la volonta di cambiare
fosse voluta e decisa solo da altri, sarebbe in ogni caso una prevaricazione. Il problema
dell’alienazione, cosi come del cambiamento, devono essere sentiti e voluti dalle persone
stesse che li vivono e non da altri.8® Anche perché il processo di cambiamento, di
destrutturazione del proprio modo di percepirsi non e un processo facile, né tanto meno privo

di dolore. E descritto, infatti, da P. Freire come un parto:

Gli oppressi, che introiettano I’ombra degli oppressori e seguono i loro criteri, hanno paura della
liberta, perché essa, comportando ’espulsione di quest’ombra, esigerebbe che il vuoto da lei
lasciato fosse riempito con un altro “contenuto”, quello della loro autonomia, o della loro
responsabilita, senza la quale non sarebbero liberi. La liberta, che € una conquista e non
un’elargizione, esige una ricerca permanente. Ricerca permanente che esiste solo nell’atto
responsabile di colui che la realizza. Nessuno possiede la liberta, come condizione per essere
libero; al contrario, si lotta per la liberta perché non la si possiede. E la liberta non & un punto
ideale, fuori dagli uomini, di fronte a cui essi si alienano, non ¢ un’idea che si fa mito. E una
condizione indispensabile al movimento di ricerca in cui gli uomini sono inseriti, perché sono
esseri inconclusi. Si impone, quindi, la necessita di superare la situazione di oppressione. Cio
esige di riconoscere “criticamente” questa situazione, di approfondire le ragioni, affinché,
attraverso un’azione trasformatrice che incida su di essa, se ne instauri un’altra, che renda
possibile quella ricerca di “essere di piu”.

Nel momento perd in cui si comincia I’autentica lotta per creare la situazione che nascera da
superamento dell’antica, gia si sta lottando per I’“essere di piu”. E se la situazione di oppressione

genera una totalita di situazioni disumane e disumanizzanti, che attinge gli oppressi e gli

60 Cfr. FREIRE, La Pedagogia degli Oppressi, p. 32 — 33.
61 Cfr. Ivi, p. 29.

23



oppressori, non spetta ai primi che gia sono disumanizzati perché opprimono, ma ai secondi
generare dal loro “essere di meno” la ricerca dell’*‘essere di piu” per tutti.

Tuttavia gli oppressi, accomodati ed adattati, “immersi” nell’ingranaggio della struttura
dominanti, temono la liberta, perché lottare per essa costituisce una minaccia, non solo per gli
oppressori, che la usano come “proprietari” esclusivi, ma anche per i compagni oppressi, che si
spaventano all’idea di maggiori repressioni.

Quando scoprono in sé 1’aspirazione a liberarsi, si accorgono che questa diventa una situazione
concreta solo quando altre aspirazioni diventano situazioni concrete.

Finché sono influenzati dalla paura della liberta, si rifiutano di rivolgersi ad altri e di ascoltarne
I’appello, preferendo essere “aggregati” piuttosto che compagni in una convivenza autentica;
preferiscono I’adattamento a cui li obbliga la loro non-libertd a una comunione creatrice, alla
quale la liberta porta I'uomo, anche quando essa ¢ solo una ricerca.

Subiscono un dualismo che si installa nell’intimo del loro essere. Scoprono che, non essendo
liberi, non arrivano ad “essere” autenticamente. Vorrebbero “essere”, ma hanno paura. Sono sé
stessi e a un tempo sono 1’altro, che si ¢ introiettato in loro come coscienza oppressiva; la trama
della loro lotta si delinea tra 1’essere s¢ stessi o I’essere duplici, tra I’espellere o no 1’oppressore
che sta dentro di loro. Tra superare 1’alienazione e rimanere alienati. Tra seguire prescrizioni e
fare delle scelte. Tra essere spettatori o attori. Tra agire o avere ’illusione di agire, mentre sono
gli oppressori che agiscono. Tra “parlare” o non avere voce, castrati nel loro potere di creare e
ricreare, nel loro potere di trasformare il mondo.

E questo il tragico dilemma degli oppressi, che la loro pedagogia deve affrontare.

Percio la liberazione € un parto. Un parto doloroso. L’uomo che nasce da questo parto € un uomo
nuovo, che diviene tale attraverso il superamento della contraddizione oppressori/oppressi, che
poi € I’'umanizzazione di tutti.

Il superamento della contraddizione € il parto che da alla luce questo uomo nuovo non piu

oppressore, non pill oppresso: 1’'uomo che libera sé stesso.

Quindi, anche nel caso del nichilismo giovanile, seguendo P. Freire, non si puo che partire
dai giovani e dalla loro percezione delle cose; punto di partenza che é poi é lo stesso che U.
Galimberti auspica quando dice che bisogna ripartire dal sentimento dei ragazzi, G. Liotti
dai costrutti che la coscienza ha creato e dalle emozioni e P. Bertolini dalla loro soggettivita.

Partire da qui, certo, ma come?

62 |vi, p. 33 — 34.

24



Una prima risposta alla domanda si trova nella distinzione tra i sistemi educativi, che solo si
possono cambiare con 1’ascesa al potere, e i lavori educativi, che devono essere organizzati con

gli oppressi, nel processo di coscientizzazione.®

Quindi, innanzitutto, si puo dire che, siccome il sistema scolastico per essere cambiato
richiede un lavoro molto impegnativo dall’alto, si puo intanto partire dal basso con dei
progetti educativi paralleli alla scuola o inseriti nelle ore degli insegnanti sensibili al tema.

E questi laboratori possono ispirarsi al pensiero di P. Freire per cui:

Non esiste altro cammino se non la pratica di una pedagogia umanizzante, in cui i leader
rivoluzionari, invece di sovrapporsi agli oppressi e di mantenerli nella condizione di “quasi-
cose”, stabiliscano con loro un permanente rapporto di dialogo. Pratica pedagogica in cui il
metodo non ¢ piu [...] lo strumento dell’educatore (che nel caso sarebbero i leader rivoluzionari)

per manovrare gli educandi (che nel caso sono gli oppressi), ma addirittura la stessa coscienza.®

Ed ecco, quindi, che qui entra in gioco la pedagogia vera e propria di P. Freire: per liberare
il popolo brasiliano dalle oppressioni della sua epoca, egli ha ideato una pedagogia dialogica
che, per coscientizzare le persone, ossia renderle consapevoli dell’oppressione e attivarle per
trasformare la realta oppressiva, non impone, non crea un’altra dominazione, ma da a
ciascuna persona e al gruppo gli strumenti per “essere per s¢”. Una pedagogia che mette al
centro tutto cio che il sistema scolastico di oggi, ma non solo (si potrebbe, infatti, parlare
anche delle aziende, delle famiglie, etc.), spesso dimentica: la persona e la sua crescita come
essere umano che realizza completamente il suo essere agente per sé con altri nel mondo.®®
E se il nichilismo e, come abbiamo detto fino ad ora, considerabile un’oppressione che
immobilizza le coscienze e le ripiega in un presente privo di speranza, ma colmo di
compulsiva e ripetitiva ricerca di godimento®®, tale pedagogia puo essere una chiave di volta
anche per questa oppressione europea-occidentale. Qualcuno potrebbe dire che & scontato

che I’educazione conduca un giovane, come anche una qualsiasi persona, ad una esistenza

83 Ivi, p. 40.

84 vi, p. 55.

8 Cfr. Ivi, pp. 67 — 68.

6 Cfr. Massimo RECALCATI, | ritratti del desiderio, Milano, Raffaello Cortina Editori, 2018, p. 6.

25



che sia degna di tale nome (esistere, infatti, deriva da ex + stare, ossia stare fuori), ma non é
cosi facile, anche per chi si prefigge tale scopo, raggiungerlo e promuovere cosi 1’incontro
tra intenzionalita, anziché il prevaricamento di una coscienza su un’altra. E lo stesso P. Freire
a riconoscerlo piu volte nel corso dei suoi trattati; per esempio, egli, a proposito di coloro

che decidono di passare dal polo degli sfruttatori a quello degli sfruttati, scrive:

[...] quasi sempre portano con s¢, condizionati dalla “cultura del silenzio”, il segno della loro
origine. | pregiudizi, le deformazioni. Tra queste, la diffidenza nei riguardi del popolo. Non
credono che il popolo sia capace di pensare giusto. Di volere, di sapere. In questo modo corrono
sempre il rischio di cadere in un altro tipo di generosita, ugualmente funesto come quello che
abbiamo criticato nei dominatori. Anche se questa generosita non si nutre, come nel caso degli
oppressori, di un ordine ingiusto che si deve mantenere per giustificarla: anche se realmente essi
vogliono trasformare questo ordine di cose; anche in questo caso, nella loro deformazione,

credono di dover essere gli agenti del mutamento.®”

Sempre a riguardo di cio, ma in una pagina esplicitamente dedicata all’educazione, P. Freire

scrive ancora:

[...] esiste un certo numero di educatori di buona volonta che ignorano di essere al servizio della

disumanizzazione, praticando questo mercato da banchieri.%®

Ci vogliono, quindi, educatori formati a non creare questo mercato; ma quale sarebbe
precisamente questo “mercato da banchieri” da evitare e su che tipo di modello educativo,
invece, puntare per promuovere la liberazione delle coscienze in maniera tale che i giovani
sappiano realizzare il proprio sé viaggiando come viandanti nel caos della vita?

P. Freire parla di un’educazione depositaria in cui il rapporto tra educatore ed educando
¢ un rapporto di tipo narrativo in cui ¢’¢ qualcuno che sa, I’educatore, e qualcuno che non

sa, I’educando.

57 Ivi, p. 47.
% Jvi, p. 61.

26



L’educatore ¢ 1’agente indiscutibile, il soggetto reale, il suo compito “sacro” ¢ riempire gli
educandi con i contenuti della sua narrazione. Contenuti che sono dei veri e propri ritagli della
realta, sconnessi rispetto all’insieme da cui hanno origine, e in cui troverebbero significato. La
parola, in queste dissertazioni, si svuota della dimensione concreta che dovrebbe avere, o si
trasforma in un bla-bla-bla, in verbosita alienata e alienante. [...] La narrazione, di cui
I’educatore ¢ il soggetto, conduce gli educandi a imparare a memoria meccanicamente il
contenuto narrato. Peggio ancora, la narrazione li trasforma in vasi, in “recipienti” che
I’educatore deve “riempire”. L’educatore sara tanto migliore quanto piu sara capace di

“riempire” 1 recipienti con i suoi “depositi”. Gli educandi saranno tanto migliori quanto piu si

lasceranno docilmente “riempire”.5°

E se questo sembra un discorso che riguarda solo 1’educazione dei tempi passati, non € cosi.
Una volta certo i valori erano quelli e non si poteva discutere. L’educatore, il maestro, il
prete, il padre, erano figure che, spesso, imponevano valori e concetti senza tenere in minimo
conto I’intenzionalita dell’allievo. Oggi, pero, come detto nel primo capitolo, cio che riempie
I giovani, in particolare tra i banchi di scuola, dove sono parcheggiati in attesa di diventare
adulti, sono nozioni tecniche basate sull’efficientismo e sull’efficacia. Anche oggi viene
imposto loro qualcosa, non piu valori, perché ognuno é libero (tramite una liberta, come si &
cercato di far emergere nel primo capitolo, a volte, che si trasforma in trappola perché non
orientata da sé assieme agli altri, ma orientata, inconsapevolmente, dall’esterno o
disorientata — si parla spesso di liberta da, liberta di, ma non liberta per) di scegliere i propri
valori, ma le nozioni figlie della scienza o, anche quando si parla di materie umanistiche,
dati, frasi dette da altri. Questo succede perché, da un lato, non é facile impostare il tutto
perché sia da stimolo per la crescita personale dati i tempi, il programma da rispettare, il
politicamente corretto, la non influenza politica che si deve avere come insegnanti e,
dall’altro, gli educatori stessi non hanno gli strumenti adeguati. Come & evidente da questo
parallelo con la realta attuale, nell’educazione depositaria, quindi, la contrapposizione
educatore/educandi deve persistere; anzi questo € il presupposto principale di questa
educazione: I’educando non riceve gli strumenti per pensare altrimenti I’educatore

perderebbe il suo potere™.

8 Ivi, p. 57.
0 Cfr. Ivi, p. 57 — 67.

27



A questo tipo di educazione P. Freire contrappone un’educazione di tipo dialogico in cui
«il sapere esiste solo nell’invenzione, nella re-invenzione, nella ricerca inquieta, impaziente
che gli uomini fanno nel mondo, col mondo e con gli altri»;"* un’educazione che, cosi
impostata, comporta il superamento della contraddizione educatore/educando, in modo che
ambedue diventino contemporaneamente educatori ed educandi. Infatti, per P. Freire,
nonostante I’asimmetria delle due figure permanga, perché I’educatore ha maggiore
esperienza di vita, quest’ultimo non comunica contenuti da imparare a memoria, ma offre
studi, elaborazione fatte su realta che interessano a entrambi, di cui I’educando puo capire il
ragionamento che ne sta alla base e a cui, cosi, puo aggiungere il suo contributo. Entrambi
sono in questo modo soggetti dell’azione: non ¢’¢ un soggetto che sa ¢ un oggetto che non
sa, ma entrambi sono soggetti attivi. L’autoritda non si guadagna piu con la negazione
dell’intenzionalita altrui e la detenzione del potere, cioe essendo contro la liberta, ma essendo

con la liberta. Qui intesa come responsabilita della propria vita.

L’educazione che proponiamo a coloro che veramente si impegnano per la liberazione, non pud
basarsi su una concezione degli uomini come esseri “vuoti” che il mondo riempie “riempie” di
contenuti; non pud basarsi su una coscienza-spazio, suddivisa meccanicamente, ma su uomini
come “corpi coscienti” e sulla coscienza come coscienza in rapporto intenzionale col mondo.
Non puo essere depositaria di contenuti, ma problematizzante per gli uomini nei loro rapporti
con il mondo. L’educazione problematizzante, contrariamente a quella “depositaria”, ¢
intenzionalita, perché risponde a cid che la coscienza profondamente &, e quindi rifiuta i
comunicati e rende esistenzialmente vera la comunicazione. Si identifica con cio che &
caratteristico della coscienza, che ¢ sempre “coscienza di” non solo nei rapporti con gli oggetti,
ma anche quando si rivolge a sé stessa in quella che Jasper chiama “scissione”. In questo senso,
I’educazione liberatrice, problematizzante, non puo essere 1’atto di depositare, o di narrare, o di
trasferire o di trasmettere valore agli educandi, semplici pazienti, come succede nell’educazione

depositaria, bensi un atto di conoscenza.”™

Ed é qui il punto fondamentale della pedagogia di P. Freire che puo aiutare a superare anche

il nichilismo dei nostri giorni: i ragazzi non possono percepirsi come vuoti contenitori

L lvi, p. 58.
2 Cfr. Ivi, p. 69.
3 |vi, pp. 67-68.

28



riempiti con contenuti che devono ripetere, ma hanno il diritto/dovere di sentirsi coscienze
attive e responsabili della vita che € in loro. Finché tutto é loro dato senza sforzo e senza
allenamento della loro intenzionalita, gli educandi continueranno a sentirsi passivi
contenitori e il nichilismo continuera a serpeggiare; se, invece, la realta viene posta loro
come sfida, cio li puo stimolare ad approcciarsi a questa realta per comprenderla e arricchirla
con il loro contributo perché si potranno percepire come agenti in essa e non contenitori

passivi di essa.

Tale comprensione provoca nuove comprensioni delle sfide che nascono dalle successive

risposte; in tal modo gli educandi prendono coscienza del loro impegno.™

L’educazione non ¢ piu cosi un qualcosa di statico, chiuso, ma € un processo stimolante che
necessita del dialogo tra coscienze con l’intermediazione del mondo e diventa cosi
un’educazione in grado di umanizzare perché non addomestica, ma spinge alla responsabilita
di sé, degli altri e della vita. 1l dialogo che P. Freire sostiene & un dialogo in cui tra i soggetti
si crea un rapporto orizzontale, fatto di fede a priori (ciascuno ha fede nella potenziale
umanita dell’altro che, appunto, magari non €& ancora sviluppata a causa delle credenze
personali sviluppatesi nel corso degli anni, ma ¢’¢ per il fatto stesso di essere degli esseri
umani) e di fiducia che cresce man mano che il dialogo prosegue.” Questo dialogo comincia
dalla scelta dei “temi generatori”, ossia dalla scelta di cio che ¢ sentito dalle persone di un
certo luogo come oppressione/problema/situazione limite e prosegue poi con ’analisi in
gruppo di questi temi tramite un continuo andirivieni tra codifica e decodifica, tra individuale
e collettivo in maniera tale da far prendere coscienza a tutti della propria percezione della
realta e della percezione comune che se & disumanizzante puo essere cambiata proprio perché
e una credenza. Qui ¢’¢ un altro punto importante di tale pedagogia: il tutto & giocato su
contributi individuali e collettivi. Un mettere insieme la percezione singola con quella del
gruppo non sommando i singoli punti di vista, ma mettendoli in influenza in maniera tale

che da un sentire individuale si arrivi, per commistione, a un sentire collettivo in grado di

™ Ivi, p. 71.
5 Cfr. Ivi, p. 77 — 83.

29



creare valori/idee/sogni comuni: ognuno € libero di esprimere cio che sente e pensa, senza
giudizi degli altri, che poi possono esprimere il proprio; solo poi inizia una fase di dibattito
che puo portare le singole opinioni ad influenzarsi. Cosi operando tutti si sentono parte del
processo, non ci sono realta statiche calate dall’alto e i valori che cosi si costruiscono sono
motivanti per tutti.’”® Inoltre un educatore che si basa su tale pedagogia pud aiutare un
educando a rivolgere la propria intenzionalita sia sulla realta esterna, ma anche su quella
interna - la coscienza puo essere anche cosciente di sé stessa. Indagando direttamente la
realta interiore, si cresce in consapevolezza e si puo anche arrivare a scegliere quello che si
sente pili umano per essere sé assieme agli altri.”” Non pud essere, quindi, questo un
approccio  pedagogico che allena a riconoscere le proprie  credenze
limitanti/ombre/oppressioni su sé e sugli altri e ad imboccare strade che aiutino a vivere una
vita degna di essere vissuta, una vita impregnata dal sentimento di essere nel posto giusto, a
casa propria? E se ci si sente a casa propria non ¢ piu facile volere che anche gli altri lo siano
veramente?

Molti sono gli strumenti, le pratiche, le metodologie nate per cercare di concretizzare
queste riflessioni. Ad esempio nell’ambito della Metodologia del lavoro di gruppo, grazie
anche alle riflessioni di P. Freire - ma non solo — é stato creato il metodo della ricerca-azione;
strumento che permette ad un educatore formato di coadiuvare un gruppo affinché questo
innanzitutto elabori a partire dalle percezioni delle singole individualita, un sentire di gruppo
e, a partire da questo, la definizione di un problema condiviso e, successivamente, sempre
muovendosi dal singolo al gruppo, di strategie volte a migliorare la situazione avvertita come
problema.’® Rimanendo, perod, nello stesso contesto sociale in cui tali riflessioni sono nate,
ossia nel Brasile di fine 900, tra i diversi strumenti utilizzati per concretizzarle spicca proprio
cio di cui si parlava all’inizio di tale capitolo, ossia il Teatro dell’Oppresso.

Come diceva A. Boal nella citazione fatta all’inizio di tale capitolo, il Teatro
dell’Oppresso non € una serie di ricette da applicare per rendere coscienti e libere le persone,

ma, proprio come alla fine riteneva importante P. Freire, € una ricerca fatta da alcuni uomini

76 Cfr. vi, p. 88 — 120.

7. Cfr. Ivi, p. 68.

78 Piergiulio BRANCA e Floriana COLOMBO, La ricerca-azione come promozione delle comunita locali, in
Animazione Sociale, a cura di Piergiulio Branca e Floriana Colombo, 169 (2003), pp. 44 — 45.

30



in comunione con altri uomini in una determinata situazione per averne consapevolezza e
poterla poi migliorare. Le tecniche che tale metodologia utilizza si sono evolute, modificate
nel corso del tempo e dello spazio. Le principali, utilizzate da A. Boal anche in Europa, sono
tre: il Teatro Forum, il Teatro Immagine e il Teatro Invisibile. Nel primo alcune persone
lavorano su un tema generatore, che avvertono come un tema di oppressione generale, ne
producono una scena e poi la propongono ad una platea di spettatori/attori; una volta
mostrata la scena, il conduttore (o Giolli) si rivolge al pubblico e chiede loro di aiutarlo ad
uscire dalla situazione di oppressione. Chiunque degli spettatori pud a questo punto
intervenire nella scena per proporre una modalita diversa di approccio alla realta oppressiva
per tentare di cambiarla. Nella seconda tecnica a partire da un tema generatore, ossia anche
in questo caso una situazione avvertita dai partecipanti come oppressiva, si avvia una fase di
discussione che non avviene tramite le parole, ma tramite immagini create con i corpi.
Questo in tre step. Nel primo, all’oppressione scelta, gli spett-attori (cosi chiama A. Boal le
persone che prendono parte a queste attivita) danno forma con una immagine attraverso i
corpi di alcuni di loro; nel secondo, creano un’immagine cosi come invece vorrebbero che
la realta fosse, cio¢ creano un’immagine in cui I’oppressione ¢ risolta. Infine, nel terzo step,
a partire dalla prima immagine, I’immagine dell’oppressione, con progressive modifiche
operate individualmente, si cerca di arrivare all’immagine ideale in maniera tale da rendere
evidente la trasformazione da un’immagine all’altra. Sia nella costruzione delle prime due
immagine sia nella fase di passaggio, le modifiche sono individuali, ma il risultato finale €
un qualcosa di collettivo perché tutti vi hanno contribuito. Nella terza tecnica, quella del
Teatro Invisibile, viene sempre scelto un tema caldo, cioé un tema che a livello sociale ¢
avvertito come un tema scottante, che un gruppo di attori mette in scena in uno spazio
quotidiano (per esempio lo scompartimento di un treno o una piazza); gli spett-attori non
devono rendersi conto che questi sono attori, ma devono pensare che siano cittadini comuni
esattamente come loro; € importante, quindi, che percepiscano la scena come qualcosa di
non programmato, ma come un evento spontaneo. Questa scena ha lo scopo di smuovere gli
spett-attori: fargli prendere posizione rispetto ad un tema o a livello razionale, portandoli a
riflettere, o a livello fisico, nel caso in cui agiscano. E utile anche per capire come la societa

si orienta rispetto al tema: vedere come la societa reagisce € gia un feedback su cio che

31



scatena quell’oppressione e, inoltre, ¢ possibile anche avere un feedback dei pensieri perché
e previsto che alcuni attori, sempre in incognito, rimangano in ascolto di cio che la gente
dice dopo I’accadimento.’® Tutte queste tecniche & bene che siano precedute da un buon
repertorio di esercizi-giochi che A. Boal riassume principalmente nel libro Il Poliziotto e la
maschera. «Affinché il corpo sia capace di emettere e ricevere tutti i messaggi possibili,
bisogna che sia riarmonizzato»®® ed ¢ proprio a tal fine che vengono fatti questi esercizi:
rompere le atrofie e le ipertrofie in cui il corpo si é strutturato e dargli la possibilita di
ristrutturarsi per le varie scene. Se poi, come scrive A. Boal, «l’essere umano ¢ una
globalita»®! e, quindi, «gli apparati fisico e chimico sono totalmente collegati»®?, ampliando
I’espressione corporea, si amplia anche la realta psichica.

Gli esercizi-giochi in sintesi racchiudono quello che poi ¢ 1’obiettivo del TdO ad ogni suo
livello: rendere le persone consapevoli della propria percezione di sé, degli altri della realta
e della possibilita che hanno di agire come agenti trasformatori quando questa & avvertita
come oppressiva.® Roberto Mazzini®, autore dell’introduzione a Il Poliziotto e la maschera,
definisce con precisione lo scopo del TdO e rende, quindi, chiaro il processo di analisi e

trasformazione che esso mette in atto:

[...] obiettivo ¢ lo sviluppo della “teatralita umana”, cio¢ della capacita di ogni persona (non
solo dell’artista) di usare il linguaggio teatrale, di “essere teatro”, usando questo medium per
conoscere il mondo reale e trasformarlo.

Va sottolineato che I’analisi e la trasformazione sono compresenti sia nei giochi ed esercizi di
demeccanizzazione, che nell’immedesimazione in personaggi, che nel Teatro forum e in ogni

tecnica di TdO.

9 Cfr. BOAL, Il poliziotto e la maschera, pp. 38 — 54.

8 Ivi, p. 57.

81 |vi, p. 56.

8 Ibid.

8 Cfr. Ivi, p. 56 — 57.

84 Roberto Mazzini dal 1992 & coordinatore e Responsabile nazionale dell'Associazione GIOLLI, con la quale
porta avanti attivita di ricerca e sperimentazione del metodo denominato “Teatro dell'Oppresso” (TdO). Fra
le molte attivita, e stato Coordinatore dei progetti europei Fotel (FOrum-Theatre against Early school
Leaving) e Fratt (Fighting Racism Through Theatre), ha portato avanti la Formazione ad animatori culturali
dei gruppi Mbororo e Aka (Repubblica Centroafricana), & stato progettista e coordinatore del progetto “La
citta invisibile” nel carcere di Reggio Emilia, sul tema del reinserimento sociale dei detenuti. Ha partecipato,
anche in veste di relatore, a convegni internazionali di settore. E, inoltre, psicologo iscritto all'Albo.

32



Durante un esercizio, si possono infatti scoprire proprie potenzialita e limiti;
nell’immedesimazione, aspetti nuovi di sé; nel Teatro-forum si possono capire meglio le
dinamiche oppressive, e cosi via...

Parallelamente a queste analisi, si sviluppano anche abilita emotive, corporee, strategiche e
progettuali, che costituiscono la trasformazione di sé e alla preparazione della realta.

E importante anche puntualizzare che 1’analisi e la trasformazione non vengono intese solo come
un processo logico-razionale, ma anche intuitivo, emotivo, sensoriale ed energetico, che si
traduce poi in azione teatrale in senso lato.

Per rendere possibile ’analisi e la trasformazione della realta, secondo Boal, 1’esperienza di
liberazione sperimentata nella finzione teatrale non deve essere fine a sé stessa, una semplice
catarsi, uno sfogo di tensioni con funzione consolatoria. Infatti il TdO porta lo spettatore ad
essere protagonista dell’azione drammatica perché ritiene che questo stimoli la successiva
“estrapolazione” di quell’esperienza, nella vita reale. Lo “spett-atore” (come lo chiama Boal),
entrando in scena e reagendo all’oppressione nella finzione teatrale, si arricchisce di idee e
trasforma I’oppressione nella finzione teatrale, si arricchisce di idee e di energie, ha la possibilita
di capire e trasformare 1’oppressione, in una situazione protetta, per poi affrontare con un

maggior bagaglio di strumenti ed esperienza ’oppressione reale.®

In questo tipo di teatro non si ha la catarsi dello spettatore, come avviene, invece nel teatro
classico/aristotelico dove I’attore pensa e agisce al posto dello spettatore che guarda.
Nemmeno si ha solo una riflessione priva di azione, come invece avviene nel teatro
brechtiano dove, tramite un processo di straniamento, lo spettatore non si identifica con il
personaggio e le sue emozioni, ma mantiene un distacco tale da poter riflettere sull’agire di
quest’ultimo. In questa metodologia teatrale, lo spett-attore pud entrare in scena e pensare e
agire al posto del personaggio. Questo, come si evince dalla citazione fatta sopra, porta lo
spett-attore a riflettere sulla situazione in cui potrebbe trovarsi pure lui e a tentare un’azione:
lavora, cosi, sia sul modo che ha sviluppato di percepire s€, gli altri e la realta e sulla
percezione che hanno gli altri di questi stessi aspetti, sia su come poter cambiare la situazione
oggettiva di oppressione.®® Sostanzialmente, quindi, il TdO permette di lavorare su sé stessi

complessivamente, per scoprire proprie potenzialita e limiti, abilita nascoste, esprimendosi

8 Ivi, pp. 21 — 22.
8 Cfr. Augusto BOAL, Il Teatro dell Oppresso. Teoria e tecnica del teatro, traduzione di Patrizia Picamus e
Giorgio Ursini Ursi¢, Bari, edizioni la meridiana, 2011, collana partenze, p. 26.

33



sulla scena. Permette cosi anche di testare queste nuove scoperte del sé in relazione alle
dinamiche che si sviluppano in scena per tentare, se percepite come alienanti, di trasformarle.
Se il TdO, in quanto strumento finalizzato alla liberazione delle coscienze, poteva gia dirsi
strumento utile a contrastare il nichilismo letto come oppressione, I’esplicitazione di quelli
che sono i suoi scopi non fa che confermare questa ipotesi. Lo stimolare il sentire e la
consapevolezza di sé, il permettere I’espressione del contributo di ciascuno, il lavorare sulle
dinamiche sociali sono elementi che possono aiutare i giovani a destrutturare sia la
percezione di sé stessi come di inutili contenitori passivi in balia di emozioni difficili da
gestire sia del futuro come di un qualcosa di minaccioso e contemporaneamente strutturare
percezioni diverse di sé, degli altri e del mondo. C’¢ quindi sia una fase di destrutturazione
delle vecchie credenze sia una fase di ristrutturazione.

Inoltre, ¢’¢ un altro punto che € importante sottolineare: in questo processo di
destrutturazione/strutturazione, esattamente come avviene nella pedagogia freiriana, c¢’¢ una
parte dedicata all’espressione del singolo e una, invece, dedicata alla contaminazione dei
contributi e che, riassunta nel prodotto finale, genera un’espressione del gruppo. Non si
impone, ma si lavora insieme per costruire (qui sicuramente P. Freire e A. Boal possono
essere avvicinati al costruttivismo®’) una cultura, un’etica che sia sentita dal singolo come
anche dal gruppo. Cosi facendo, nessuno € oppresso e nessuno € oppressore e Si puo
camminare insieme. Inoltre, questa condivisione, questo sostegno reciproco non & piu

vissuto come un dovere, ma come una cosa che si sente, si desidera. Si ricostruisce cosi quel

8711 Costruttivismo, sviluppatosi a partire dagli anni’50 con il lavoro dello psicologo statunitense George Kelly,
mette in discussione la possibilita di una conoscenza “oggettiva”, di un sapere che rappresenti fedelmente la
realta esterna. Il sapere non esiste indipendentemente dal soggetto che conosce, non pud essere ricevuto in
modo passivo ma risulta dalla relazione fra un soggetto attivo e la realta. La conoscenza & una soggettiva
costruzione di significato a partire da una complessa rielaborazione interna di sensazioni, conoscenze,
credenze, emozioni. La “costruzione” poggia su mappe cognitive che servono agli individui per orientarsi e
costruire le proprie interpretazioni. La realta, in quanto oggetto della nostra conoscenza, sarebbe dunque creata
dal nostro continuo “fare esperienza” di essa, nel corso di processi d’interazione. Nell’incontro di un soggetto
con il mondo non é possibile distinguere osservatore e oggetto osservato, poiché entrambi si definiscono
all’interno del rapporto di osservazione e interazioni reciproche. Cio significa che le proprieta e relazioni sono
costruite a partire dalla nostra azione organizzante sull’ambiente, non sono cose, proprieta o relazioni di un
mondo che esiste indipendentemente dall’osservatore. L’ambiente in quest’ottica cessa d’essere luogo denso
di informazioni precostituite e diviene luogo di esperienza, che offre diverse possibilitd di costruire
informazioni e conoscenze. Questo processo & allo stesso tempo permesso e condizionato dal linguaggio,
culturalmente, socialmente e storicamente contestualizzato. Pertanto, la conoscenza & individuale e situata.

34



sentimento tanto auspicato da Galimberti che, da un lato, &€ amore verso sé, non
individualista, e, dall’altro, & amore verso gli altri.®

Questo processo teatrale non puo svolgersi nell’anarchia, ma ci deve essere una figura, una
sorta di facilitatore dei processi di coscientizzazione che, quindi, «non da risposte ai
problemi, ma aiuta a trovarle fornendo tecniche e garantendo i processi»®. E assimilabile al
concetto di educatore/educando promosso da P. Freire nella sua pedagogia. Favorisce
processi che permettano 1’espressione e la comunione delle varie intenzionalita che si
muovono nella direzione del superamento di situazioni percepite come oppressive a favore

di situazioni generatrici di umanita libera.%

6. Le parole dei ragazzi dopo aver sperimentato il Teatro Immagine con

AvVis

Quanto scritto a riguardo del TdO lo posso confermare per esperienza diretta.

Ho avuto modo, infatti, di conoscere il Progetto Scuola che Avis Regionale Veneto
rivolge alle scuole di ogni ordine e grado inizialmente grazie all’esperienza di tirocinio
curriculare e poi proseguendo in collaborazione lavorativa. 1l progetto e nato, diciassette
anni fa, presso Avis Provinciale Venezia, grazie alla collaborazione tra i volontari e Laura
Elia, esperta in Teatro Sociale e, in generale, in offerte formative didattiche rivolte
all’infanzia e all’adolescenza. I risultati, particolarmente efficaci, hanno poi fatto si che il
progetto si estendesse, come lo si trova tutt’ora, in tutta la Regione Veneto coinvolgendo
circa 20.000 studenti all’anno.

Il fine delle attivita formative proposte ai bambini e ai ragazzi non punta espressamente,
se non nelle classi quinte degli istituti superiori, alla donazione di sangue, ma ad un dialogo,
attivo e partecipativo, sui temi della cittadinanza attiva, della speranza, della trasformazione

del mondo attraverso I’impegno del singolo e della collettivita.

8 Cfr. BOAL, Il poliziotto e la maschera, p. 131.
8 Ivi, p. 21.
0 Cfr. lvi, p. 22.

35



Tra le molte offerte formative, ecco che ho avuto modo di vedere e di praticare la tecnica
del Teatro Immagine, rivista in modo che potesse essere proposta nei contesti classe (scuole
secondarie inferiori e superiori) e in due ore di lezione.

L’attivita e svolta da due operatori ed €& divisa in quattro fasi: 1. Fase di
demeccanizzazione e destrutturazione delle maschere sociali; 2. Fase di introduzione alla
tecnica con realizzazione di sculture sulle emozioni; 3. Fase di Teatro Immagine; 4.
Debriefing finale.

Nella prima fase, che dura circa 20 minuti, si eseguono alcuni esercizi, proposti dallo
stesso A. Boal nel libro Il poliziotto e la maschera: solitamente ne vengono proposti due,
ossia Ipnosi colombiana® e Marionetta a filo%. Questi hanno lo scopo di avviare una prima
destrutturazione soprattutto fisica e comportamentale: di solito in classe si sta seduti, Si
ascolta e si parla, con questi esercizi, invece, ci si muove in maniera inconsueta percependo,
cosi, potenzialita inedite del proprio corpo; inoltre, giocando assieme, si inizia a simpatizzare
(dal latino sympathia, che e dal greco sympatheia, derivato di pathos ‘affezione, sentimento’,
col pref. syn- ‘con, insieme”). Nella seconda fase si introduce la tecnica del Teatro Immagine
modellando corpi in maniera tale da creare delle sculture. Prima un operatore fa vedere
I’esercizio scolpendo un’emozione sul corpo del collega, poi i ragazzi si mettono a coppie e
provano anche loro: uno sara lo scultore e 1’altro il pongo, lo scultore creera I’emozione,
suggeritagli da un operatore, grazie al modellamento del corpo del compagno. In questo

esercizio ciascuno scultore compie un’opera di introspezione chiedendosi “come esprimo io

% Boal, in Il poliziotto e la maschera a p. 58, descrive come segue I’esercizio 1’Ipnosi colombiana: un attore
mette la sua mano ad alcuni centimetri dal viso di un altro che é allora come ipnotizzato e deve costantemente
mantenere il suo viso alla stessa distanza dalla mano dell’ipnotizzatore: i capelli in corrispondenza delle dita,
il mento del polso. L’ipnotizzatore comincia una serie di movimenti con la mano, dall’alto in basso, a destra e
a sinistra, avanti e indietro, la mano verticale rispetto al suolo, orizzontale, in diagonale. Il suo compagno deve
fare tutte le contorsioni possibili per mantenere sempre la stessa distanza. La mano ipnotica pud cambiare, per
obbligare I’attore ipnotizzato a passare, per esempio, tra le gambe dell’ipnotizzatore. La mano di questi non
deve mai fare dei movimenti troppo rapidi che non possano essere seguiti, e non deve nemmeno fermarsi.
L’ipnotizzatore deve obbligare il suo partner a prendere tutte le posizioni ridicole, grottesche, scomode. II suo
partner cosi mettera in movimento una serie di strutture muscolari che non sono mai, o raramente, attive. Egli
usera certi muscoli dimenticati del proprio corpo.

%2 Boal, in Il poliziotto e la maschera a p. 99, descrive come segue 1’esercizio Marionette a filo: il marionettista
e la marionetta sono distanti uno dall’altro. Quello finge di tirare un filo e la marionetta risponde col movimento
corrispondente. Bisogna figurarsi che il filo parta direttamente dalla mano del marionettista verso una parte del
corpo della marionetta che viene designata dallo sguardo del marionettista: braccio, mano, ginocchio, piede,
testa, collo, ecc.

36



questa emozione?” e poi la ricerca interiore viene resa Visibile esternamente tramite 1’opera
che ciascuno realizza. L’emozione, quindi, non rimane solo una parola, ma il concetto prende
corpo sia interiormente sia esteriormente. Agli scultori, che, dopo aver realizzato 1’opera, Si
siedono a pubblico, viene poi chiesto che cosa ciascuna scultura suscita in loro (non e
richiesto di indovinare I’emozione, ma di sentire cosa quella scultura suscita singolarmente):
le risposte a volte coincidono con I’emozione che lo scultore voleva riprodurre e altre volte,
invece, sono diverse; questo sta a dimostrazione del fatto che, sebbene ci siano dei fattori
comuni, ciascuno mostra le proprie emozioni in maniera diversa e che saper leggere il mondo
interiore degli altri non & cosi scontato, richiede impegno, osservazione dei dettagli,
abitudine al sentire. Nella terza fase gli operatori mettono a terra delle frasi sul tema
generatore su cui si € deciso di lavorare, nel caso dell’Avis il tema € la solidarieta, ma anche
il prendere in mano la propria vita sentendosi possibili artefici di trasformazione.
Successivamente viene chiesto a ciascun ragazzo di posizionarsi vicino alla frase che lo tocca
di piu in questo periodo della statua vita. Quando ognuno ha scelto, I’operatore chiede ai
gruppi che si sono formati attorno alle frasi di creare una scultura che rappresenti il senso
della frase stessa. Create le immagini, i vari gruppi mostrano 1’uno all’altro le loro creazioni
e a tutti viene chiesto di scegliere la scultura che é piaciuta di piu. Quella scelta dalla
maggioranza sara I’immagine rappresentativa della classe su cui verra fatto il lavoro finale:
la scultura viene ricreata e viene chiesto agli spett-attori di diventare attori, ossia di
modificare la scultura in maniera tale da renderla piu significativa per tutti. Al termine di
questa fase, ossia terminate le singole trasformazioni, si arriva, quindi, a un’immagine
condivisa, su cui nessuno piu vuole agire perché piace a tutti, perché tutti la ritengono
rappresentativa del modo di interpretare il tema trattato. Dal singolo contributo creativo,
quindi, si ¢ arrivati all’opera di trasformazione collettiva. Nell’ultima fase, si cerca di
rielaborare quanto accaduto attraverso delle domande: “Come ti ¢ sembrata questa attivita?”,
“Ti é piaciuta/non ti & piaciuta?”, “Che emozioni ti ha suscitato?”, “Che cosa ¢’entra secondo
te tutto questo con Avis?”, “Prova a fare tu delle proposte di collegamento!”. Da qui si parte
con la discussione che ha il sapore della scoperta: non ci sono contenuti che vengono calati

dall’alto, ma si cerca di arrivare assieme, grazie al contributo singolare di ciascuno, ad

37



un’elaborazione collettiva. Quel che prima, quindi, & successo attraverso il linguaggio non
verbale, si ripropone, ora, attraverso 1’uso della parola.

Cosa rispondono i ragazzi a queste domande?

Quando i ragazzi sono liberi di esprimere le proprie impressioni sull’attivita quello che
ne esce ha il tenore di queste frasi: “Mi sono sentito veramente libero di dire quello che
sentivo/pensavo senza sentire di essere giudicato”, “E’ stata un’attivita diversa dal solito che
non mi aspettavo”, “Mi sono divertito”, “C’¢ servita ad essere piu gruppo perché abbiamo
condiviso altro oltre alla lezione”, “Mi sono sentito libero di esprimermi, di dare il mio
contributo”, “Ho trovato la forza per alzarmi e dare anche il mio; questo mi ha resa felice”,
“Ci sarebbe piu bisogno di esperienze di questo genere”. Inoltre, a dimostrazione della
felicita, non ci sono solo le parole, ma, anche, o forse soprattutto, il linguaggio non verbale:
sorrisi emozionati e, piu di una volta, anche qualche lacrima in cui si mescolavano
soddisfazione presente e dolore passato. Nella maggior parte dei casi, quindi, sia che si tratti
di istituti secondari di primo grado, sia che si tratti di istituti secondari di secondo grado, si
registra la percezione di una liberta di espressione nuova, gradita e desiderata, il gradimento
di un’atmosfera non giudicante e la bellezza di aver sentito il desiderio di agire, di prendere
parte, di trasformare assieme agli altri.

Questo é quello che dicono loro e noi operatori cosa vediamo e percepiamo?

Quando arrivo con il mio collega in classe, in particolare in quelle degli istituti secondari
di secondo grado, quello che percepisco all’inizio dai ragazzi ¢ “Che bello adesso dormo per
due ore”, “Evviva posso studiare per I’interrogazione/verifica dell’ora successiva” o, dai piu
diligenti, “Ora mi sforzero di ascoltare”, ma dal momento in cui iniziamo a parlare la
situazione cambia: da come parliamo, dal fatto che prendiamo subito in considerazione il
loro contributo, i ragazzi percepiscono immediatamente che non sara una normale
conferenza, come, invece, si sarebbero aspettati, ma qualcosa di diverso. Negli esercizi di
de-meccanizzazione, se all’inizi0 SOno un po’ straniti, imbarazzati (tant’¢ che, infatti, si
guardano comunicando tra loro “che cosa stiamo facendo” e ridono in maniera nervosa,
ipotizzo per difendersi), pian piano iniziano a non pensare piu razionalmente agli esercizi,
ma si lasciano coinvolgere dal gioco, sono li, ci sono e si divertono (tant’¢ che la risata

cambia, diventa distesa e, soprattutto, non € piu di scherno, ma tipica di chi e coinvolto e sta

38



bene). Quando si raggiunge questo livello, cioé un momento in cui si sono rotte le maschere
sociali e si riesce ad accogliere cio che ne esce, vuol dire che si é creata una prima base di
fiducia e di simpatia (intesa nell’etimologia vista precedentemente della parola) e si puo,
cosi, passare all’introduzione della tecnica del TdO: modellamento delle sculture. Sembra
impossibile che dei ragazzi adolescenti possano impegnarsi a fare delle sculture sulle proprie
emozioni, eppure quello che succede & che si mettono in gioco davvero. Magari a volte
ancora un po’ scappa la risatina imbarazzata o il pressapochismo per tutelare il proprio ruolo,
ma dietro questo si avverte che ci sono e che vogliono esserci. Realizzano davvero
I’immagine e non per obbligo. Nessuno, in mia presenza, ossia nei circa 40 incontri a cui ho
preso parte, si € mai tirato indietro o si € mai opposto. La fanno davvero la statua. Anzi non
solo la fanno, ma anche si impegnano a farla, si impegnano a cercare la propria emozione e
a scolpirla. Quando, poi, realizzate le immagini, agli scultori seduti a pubblico, viene chiesto
di esplicitare quale emozione emerge in loro dalla visione delle varie sculture, dopo una
prima titubanza, le mani si alzano in numero sempre maggiore. Se qualcuno contesta il
sentire di qualcun altro, cosa che, nonostante i sentimenti non siano giudicabili, puo
succedere, soprattutto all’inizio, 1’operatore fa riflettere sul fatto che & possibile avere due
sensibilita allenate in modo diverso e che non ¢’¢ nulla di sbagliato in nessuna delle due, ma
e semplicemente quello che é. Dopo questa riflessione, nel caso in cui ce ne fosse stato il
bisogno, nessuno piu teme il giudizio e tutti sono ancora piu liberi di esprimersi e dire cio
che pensano. Alcune volte € capitato, soprattutto nelle scuole secondarie di primo grado, che
I ragazzi chiedessero, addirittura, di rifare 1’esercizio invertendo i ruoli: un segno che
I’attivita li coinvolge e la vogliono fare, non la devono fare. A questo punto i ragazzi non
sanno cosa aspettarsi, ma vogliono sapere cosa succedera. Attendono vigili quale sara il
prossimo passo. La scelta delle frasi € un momento intenso. C’¢ silenzio. Piu che all’inizio.
Un silenzio che trasuda concentrazione: ogni ragazzo, infatti, cerca, piu 0 meno
autonomamente (qualcuno, infatti, a volte fatica ancora a scegliere in completa autonomia;
ipotizzo per un basso sviluppo della sua intenzionalita o perché in quel momento della sua
vita le frasi che legge non gli risuonano) qual € la frase che lo colpisce di piu. | ragazzi, poi,
divisi in gruppetti discutono e realizzano la scultura e lo fanno convinti, mai tanto per fare e

soprattutto per fare contenti noi operatori. Quando, infine, si tratta di modificare la frase

39



scelta dalla maggioranza, I’immagine di classe, ¢’¢ sempre qualche titubanza inziale, ma poi,
se si ¢€ riusciti a lavorare bene prima, qualcuno si alza e fa. C’¢ chi fa la modifica e si vede
che ha paura di mostrarsi, ma una volta fermatosi in posizione e, vedendo che la sua proposta
e accolta, cambia espressione, si sente piu fiero del suo contributo. C’¢ chi agisce piu
d’impulso e velocemente fa le modifiche che ritiene opportune senza troppi problemi. C’¢
chi mette sé, chi trascina gli altri, chi ha un’idea grande, chi da piccoli contributi. Alla fine
I’immagine si crea e, spesso, tutti sono in gioco. Il piu delle volte tutti sono all’interno della
scultura come a dire “nessuno escluso” e questo sia per noi operatori sia per gli insegnanti e
un momento molto emozionante. Nella discussione finale, ¢’¢ chi magari non sa bene cosa
dire, ma tutti, in qualche modo, contribuiscono. A riguardo di cio che pensano sull’attivita
dicono quanto gia riportato, mentre sul collegamento con Avis molti fanno delle riflessioni
inaspettate e profonde che colpiscono gli stessi professori presenti.

Cosa si evince dalle considerazioni dei ragazzi e quelle di noi operatori?

| ragazzi, effettivamente, durante tutto il corso dell’attivita, possono esprimersi, possono
contribuire. Il potersi esprimere cambia progressivamente la percezione che i ragazzi hanno
di sé stessi: non oggetti di un processo, ma soggetti insieme all’operatore e ai compagni di
un processo che ha i tratti dell’infinito e del mai chiuso definitivamente. Questa cambio di
percezione é evidente nel passaggio dalla titubanza che si avverte all’inizio di ogni esercizio
alla maggior sicurezza e fermezza e voglia di contribuire che si avverte alla fine degli stessi.
Cio rende i ragazzi, come si deduce dai loro commenti finali, ma anche da come li vediamo
noi operatori nell’attivita, felici, entusiasti: la possibilita di esprimersi produce contentezza
proprio perché la persona diventa cio che ogni essere umano €, diventa agente, essere per sé
e non essere schiacciato o determinato da cid che succede®.

Destrutturando le credenze che lo portavano ad essere passivo, ristrutturandosi per cio
che &, ossia essere creatore, agente di processi, ciascun ragazzo, oltre a scoprire sé, scopre
anche il valore dell’intenzionalita dell’altro, il sé dell’altro. Teoricamente, infatti, come gia
detto nei precedenti capitoli, il realizzare, esprimere il proprio vero sé, dopo aver accolto le
proprie ombre, le proprie strutture limitanti, apre le porte all’etica: dopo che ho accolto in

completezza me, prendendo consapevolezza del fatto che ero io stesso mio limitatore, mio

9 Cfr. FREIRE, Pedagogia degli Oppressi, pp. 67 — 68, 73 — 76, 88 — 95.

40



oppressore, e, di conseguenza, anche limitatore degli altri, posso accogliere completamente
anche gli altri, sia la loro luce sia la loro ombra e, insieme, potremmo camminare per
realizzare il miglioramento della nostra realta, interiore ed esteriore®. Nell’attivita, questo
passaggio si concretizza nella progressiva dissoluzione delle risatine di scherno o dei
commenti, del tipo “Ma quella emozione non va espressa cosi”, “Perché fai quella modifica?
Non ci sta”, etc.: tali giudizi distruttivi, infatti, si fanno sempre meno presenti e sempre piu
i ragazzi cercano di accogliere (a volte ancora capire piu che comprendere, cioé sentire cio
che prova I’altro o sé stesso di fronte ad un certo contributo) 1’espressione degli altri.
Ovviamente, come gia detto, I’educatore, & un facilitatore di tali processi che non sono per
nulla scontati nella nostra societa, ma anzi, al contrario, spesso, sono molto latenti. In questo
modo, spinti a collaborare senza giudicare né sé ne gli altri, i ragazzi contribuiscono, ognuno
a suo modo, alla miglior realizzazione possibile dell’attivita e si sentono, come loro stessi
dichiarano, di essere diventati piu gruppo.

Percependosi come agente di valore, come “essere per s¢”, “essere di piu” all’interno di
questa attivita di TdO e essendo felice di questa scoperta, ciascun ragazzo puo iniziare un
processo di decostruzione e costruzione che lo portera a sentire di meritare di essere agente
anche nella vita; esattamente come lo merita qualsiasi essere umano per il fatto stesso di
essere un umano come lui. Nel caso di questi interventi, si intuisce che i ragazzi iniziano a
innescare questo passaggio quando riescono, spesso autonomamente, ad associare la spinta
ad agire che hanno sentito nell’attivita alla spinta che sentono nella vita i volontari Avis. |
volontari Avis agiscono per realizzare cio in cui credono, perché anche loro non dovrebbero
agire per concretizzare cio che fa vibrare loro?

Questa attivita da, quindi, un po’ di fertilizzante al seme che c’¢ dentro a ciascun ragazzo,
ma ¢ solo un po’. Proprio per questo, come da qualcuno di loro dichiarato, ci sarebbe piu
bisogno di esperienze di tal genere; piu bisogno di attivare quel sé che spinge verso il mondo
e gli altri in maniera collaborativa e non solo, come oggi invece accade, competitiva. Lo
sentono i ragazzi questo bisogno, altrimenti non sarebbero cosi positivi quando rispondono
alla domanda se 1’esperienza ¢ piaciuta 0 meno. Da quando io ho potuto partecipare a questo

progetto, ribadisco, non ho mai visto, sentito nessuno non collaborare all’attivita, non farsi

% Cfr. Ivi, p. 34.

41



coinvolgere. Certo ¢’¢ chi collabora di piu e chi collabora di meno, ma tutti sono presenti.
Tutti hanno sempre dato qualcosa di loro. Anche ragazzi che a scuola non stanno attenti e
faticano a rimanere sui libri, hanno sentito il bisogno di partecipare questa attivita. In
particolare, qui mi riferiscono a quello che e successo quando abbiamo svolto questa attivita
in un dopo scuola: ¢’era un ragazzo che all’inizio faceva di tutto per attirare 1’attenzione 0
per difendersi (ipotizzo per il fatto che I’attivita metteva in scacco il suo essere distaccato
dalle cose, superiore) con comportamenti che boicottavano la riuscita dell’esperienza, ma
poi alla fine, dopo che io e la mia collega abbiamo messo in chiaro le condizioni per riuscire
a vivere ’esperienza al meglio e avergli lasciato la possibilita di scegliere, il ragazzo si e
messo molto in gioco, ha contribuito alla creazione di una della immagini piu originali che
io abbia visto sulla frase “Una sola persona puo decidere il suo destino e quella persona sono
i0” e, alla fine, non voleva piu andare via; non voleva piu andare via nel vero senso della
parola: quando la mamma é venuta a prenderlo, prima del tempo, lui ha ribadito piu volte
che aspettasse e non per giocare alla playstation o all’x-box, ma per concludere un’attivita
di Teatro Immagine, per esserci, per dare il suo contributo. Ha abbandonato, quindi, il
classico ruolo di disturbatore, per cui veniva anche etichettato, e si/ci ha fatto dono di quella
parte di sé positiva che ¢’¢, non si distrae, che ¢ interessata, propositiva. | ragazzi hanno
bisogno di essere interessati. Hanno bisogno di non sentirsi passivi, lontani dalle cose che
fanno. Non e vero che sono svogliati e, se 1o sono, spesso & perché la cosa che gli & proposta
non € interessante per loro, 0 non é resa interessante. Che non vuol dire che sia
apparentemente luccicante, seducente, che é la modalita con il cui il mercato rende le cose
inutili appetibili, ma che sia sostanzialmente attraente perché li rende soggetti e non
consumatori passivi: essere realmente visti e non aver 1’obbligo solo di dover vedere. Sul
tema del dono del sangue si sono fatte, nel passato, e in alcuni luoghi si continuano ancora a
fare, molte conferenze: un relatore spiega cos’é e perché si fa e i ragazzi ascoltano. Il relatore
e chi propone questa attivita hanno buone intenzioni, ma il risultato, spesso, é che i ragazzi
sono svogliati, non ascoltano, si distraggono, vedono quello come un momento di pausa
dallo stress delle lezioni. Da ci0o ne risulta che i giovani d’oggi non hanno voglia di
impegnarsi. E loro il problema. No, non & vero. E queste attivita lo dimostrano perché i

ragazzi se si sentono veramente chiamati in causa ci sono, intervengono, parlano, sono attivi.

42



E sono attivi perché sentono il loro sé veramente chiamato in causa a contribuire, perché il
sentimento vitale forte e tipico dei giovani che li abita ¢’¢ e ha necessita di esprimersi, di
sentire che ha valore, che ¢’¢ qualcuno che lo considera. Se questo manca, se tutto ¢ gia dato,
se non si lascia attivare quella scintilla, i giovani saranno disinteressati, appiattiti nel
presente, anzi rifuggiranno sempre di piu con altro, come ribadisce piu volte U. Galimberti,
la discoteca, lo sballo, la droga, il sesso, quel mondo che di loro non ha bisogno e che, quando
ne ha bisogno, e perché loro devono fare cose che altri, adulti che hanno molta esperienza,
hanno gia pensato, gia elaborato e che loro devono apprendere perché e giusto a
prescindere®.

Questo processo, ossia 1’accensione di questo sé, ovviamente, non é di esito certo perché
ogni intenzionalita e libera ed e libera anche di rimanere nel dominio di cio che la opprime.
Nessun educatore sa quando avverra esattamente il click che cambia la percezione e nessun
educatore puo farlo avvenire per esclusiva intenzione della sua intenzionalita, cioé non puo
determinarlo: se, per assurdo, potesse essere il contrario, sarebbe negata la natura stessa
dell’intenzionalita che ¢ ontologicamente libera®; se un educatore, inoltre, si ostinasse a
spingere per far avvenire cio, I’intenzionalita dell’educando potrebbe anche piegarsi alla sua
volonta, ma sarebbe sempre un atto di forza, di violenza con cui una volonta sottomette
un’altra e quest’ultima si fa sottomettere.®” Il TdO, se condotto da educatori formati e,
quindi, consci di tali processi e impregnati della pedagogia di P. Freire, non &€ un metodo in
cui dovrebbe avvenire questo, ma in cui, al contrario, dovrebbe verificarsi la scoperta del
valore di sé a partire dall’intenzionalita stessa degli educandi. E come una genesi. Non ci
dovrebbe essere coercizione, sebbene magari anche a fini positivi: la persona scopre
autonomamente il suo valore come quello degli altri. E quando una persona realizza questa
comprensione, difficilmente la dimentica; questo perché, a differenza di quello che avviene
per i contenuti cognitivi che si memorizzano nelle materie didattiche, tale comprensione
coinvolge tutto I’essere (I’emozione, il sentimento, 1’intelletto) ed € un sentire che, proprio

perché e percepito come positivo perché fa vivere il proprio sé, si ricerca, si continua a

% Cfr. GALIMBERTI, L ‘ospite inquietante, 78.

% Cfr. Vanna IORI, Filosofia dell educazione. Per una ricerca di senso nell agire educativo, Milano,
Guerini Reprint, 2000, p. 21.

% Cfr. FREIRE, Pedagogia degli Oppressi, p. 47.

43



ricercare, pil 0 meno costantemente, per non rimanere bloccati nella negazione del sé. Come
dice P. Freire, la responsabilita della liberta é difficile®, ma quando ci si accorge che &
possibile e che ¢ I'unico modo per essere tutti pit umani, nonostante tutte le resistenze, si

continuera in quella direzione.

7. Conclusione

Il nichilismo, come messo in evidenza nel primo capitolo, caratterizza la nostra epoca: i
riferimenti passati hanno perso gran parte del loro valore e causa di cio i giovani, soprattutto,
faticano a orientarsi e a farsi carico di quel sentimento di vita che abita in loro. E di questo
nichilismo i giovani, nonostante non ne abbiano sempre piena coscienza, soffrono. %

Tuttavia, come si € argomentato nel secondo capitolo, questa disumanizzazione, che e
possibile chiamare tale perché schiaccia le coscienze nel presente e non le apre al futuro®,

non &, riprendendo le parole di P. Freire, una vocazione ontologica dell’uomo:

Umanizzazione e disumanizzazione, nella storia, in un contesto reale, concreto, obiettivo, sono
possibilita degli uomini come esseri inconclusi e coscienti della propria inconclusione. Ma anche
se tutte e due costituiscono una possibilita, solo la prima ci sembra costituire la vocazione dell’u
omo. Vocazione negata, ma affermata dentro la sua stessa negazione. Vocazione negata
nell’ingiustizia, nello sfruttamento, nell’oppressione, nella violenza degli oppressori. Ma
affermata nell’aspirazione alla liberta, alla giustizia, alla lotta degli oppressi per il recupero della

loro umanita rubata. !

Il nichilismo, quindi, proprio in quanto disumanizzazione, non ¢ un “destino ineluttabile”,
ma una costruzione, una modalita, una percezione che 1’uomo si ¢ creato ¢ che, come ha
creato, puo abbandonare, dissolvere.

Per arrivare a dissolvere tale oppressioni, e cioé umanizzarsi, “essere di piu”, “essere per

s¢”, cercare la veritd (non in senso logico, ma sul piano esistenziale), si é arrivati a

9 Cfr. Ivi, p. 33.

9 Cfr. GALIMBERT], L ospite inquietante, pp. 11 — 13.
100 Cfr. Ivi, p. 28.

101 FREIRE, La pedagogia degli Oppressi, p. 28

44



comprende, sempre tramite il pensiero freiriano, che bisogna dotarsi di un impegno radicale,
cioeé un impegno che permetta di non nascondere le proprie paure dietro false sicurezze,
credenze, ma che consenta, invece, di accettarle per poi, se lo si ritiene opportuno, cioe
responsabilmente, trasformarsi e trasformare seguendo il sentimento della vita. Una persona
caratterizzata da tale impegno, un radicale, non ha paura di conoscere e, soprattutto, una
volta lasciate andare le sue false credenze, non si sente né dominatore né liberatore degli
altri, ma si percepisce in cammino insieme a loro per un’umanizzazione reciproca: non forza
gli altri ad essere diversi da come sono ¢ nemmeno nega 1’espressione degli altri, ma
riconosce la loro intenzionalita e lotta con loro per disvelare la migliore comprensione della
verita di sé, degli altri e della vita che in un dato momento si pud raggiungere.1%2

Questo si ¢ dimostrato essere, in particolare nel quarto capitolo, I’impegno richiesto a un
educatore che voglia davvero contribuire ai processi di liberazione di sé e degli altri; questo,
in particolare, ¢ ’educatore di cui un giovane di oggi ha bisogno per uscire dall’oppressione
nichilista: un educatore che rimetta in moto 1’essere agente, il sentimento vitale, il daimon
in maniera tale che ogni ragazzo abbia la possibilita insieme agli altri di dare un senso alla
vita.

I metodi che un educatore formato puo utilizzare a questo scopo sono diversi.
Sicuramente il TdO, in particolare il Teatro Immagine, come si e dimostrato sia nel secondo
sia nel terzo capitolo, € uno di questi. Fare esercizi e giochi che scombinano gli abituali modi
di muoversi, dare concretezza a concetti interiori con il proprio corpo e con quello degli altri,
donare, se lo si sente, il proprio contributo perché un’immagine risulti piu significativa, sono
tutte operazioni che implicano contemporaneamente una destrutturazione e una
ristrutturazione di credenze su sé, sugli altri e sul mondo*®; in particolare, come la stessa
Pedagogia degli Oppressi auspica, da oggetti, si inizia a percepirsi come soggetti, da agiti, a
agenti, da spettatori, a attori. E, quindi, un allenamento che promuove il cambiamento
concreto, il rinnovamento, la rinascita del se.1*

Quindi, in conclusione, mi chiedo: se i giovani hanno un bisogno, a volte inconsapevole,

di rinascita da questo nichilismo imperante e se I’allenamento che offre il TdO, grazie a un

102 Cfr. Ivi, p. 23 — 26.
103 Cfr. BOAL, Il poliziotto e la maschera, p. 35.
104 1vi, p. 21 - 22.

45



educatore formato, contribuisce ad attivare le coscienze perché assieme operino un
cambiamento verso qualcosa che sentono di valore, non e un bene attivare degli interventi
educativi basati su questo metodo, dei percorsi che con questo strumento aiutino i giovani
ad essere cittadini responsabili della propria vita, quella degli altri e di quella che scorre nel
mondo? Si, la Pedagogia degli Oppressi e il Teatro dell’Oppresso, a mio avviso, come ho
cercato di dimostrare nel corso di tutta la tesi, sono strumenti utili a far uscire le coscienze
dalla stagnazione nichilista di questi anni e a riaprire una strada di speranza verso il futuro

sia per i singoli sia per la collettivita.

46



8. Bibliografia

ABBAGNANO Nicola e FORNERO Giovanni, Protagonisti e Testi della Filosofia, Torino,
Paravia, 1999, volume D, Tomo 1.

ANTISERI Davide, Relativismo, nichilismo, individualismo. Fisiologia o patologia
dell’Europa?, Soveria Manelli (CZ), Rubettino, 2005.

BERTOLINI Piero, CARONIA Letizia, Ragazzi difficili. Pedagogia interpretativa e linee
di intervento, a cura di Pierangelo Barone e Cristina Palmieri, Milano, FrancoAngeli,
2015.

BOELLA Laura, Il coraggio del/’etica, Milano, Raffaello Cortina Editore, 2012.

BENES Roberto, CELLIE Daniela, CZERWINSKY Loredana, KOPCIOWSKI Jael, Per
una pedagogia dell errore, Trieste, Asterios Editore, 2017.

BOAL Augusto, I/ Teatro dell Oppresso. Teoria e tecnica del teatro, traduzione di Patrizia

Picamus e Giorgio Ursini Ursi¢, Bari, edizioni la meridiana, 2011, collana partenze.
BOAL Augusto, Il poliziotto e la maschera. Giochi, esercizi e tecniche del Teatro
dell’Oppresso, tradotto da Roberto Mazzini, Bari, edizioni la meridiana, 2009, collana

partenze.

BOAL Augusto, L’arcobaleno del desiderio, traduzione di Claudia Melli, edizioni la

meridiana, 1994, collana partenze.

BRANCA Piergiulio e COLOMBO Floriana, La ricerca-azione come promozione delle
comunita locali, in Animazione Sociale, 169 (2003).

47



BRUNELLI Silvano, La mente reattiva, Borgo Podresca, Podresca Edizioni, 2013.
CODELLO Francesco e STELLA Irene, Liberi di imparare. Le esperienze di scuola non
autoritaria in Italia e all’estero raccontate dai protagonisti, Firenze, Terra Nuova

Edizioni, 2011.

CURCI Renato, Teatro di Liberazione. Quasi un manuale sulle arti di strada, Bari, edizioni

la meridiana, 2011, collana partenze.

FREIRE Paulo, La Pedagogia degli Oppressi, Torino, Edizioni Gruppo Abele, 2011, Le
Staffette.

FREIRE Paulo, Pedagogia della speranza. Un approccio nuovo a la Pedagogia degli
oppressi, Torino, Edizioni Gruppo Abele, 2014, Le Staffette.

FREIRE Paulo, Pedagogia dell’autonomia. Saperi necessari per la pratica educativa,
Torino, Edizioni Gruppo Abele, 2014, Le Staffette.

FROMM Erich, Avere o essere?, traduzione di Francesco Saba Sardi, Milano, Arnoldo
Mondadori Editore, 1977.

GALIMBERTI Umberto, L ospite inquietante. Il nichilismo e i giovani, Milano, Feltrinelli,

2007, prima edizione in “Serie Bianca”.

GALIMBERTI Umberto, La parola ai giovani. Dialogo con la generazione del nichilismo

attivo, Milano, Feltrinelli, 2018, prima edizione in “Serie Bianca”.

IORI Vanna, Filosofia dell’educazione. Per una ricerca di senso nell’agire educativo,

Milano, Guerini Reprint, 2000.

48



LIOTTI Giovanni e MONTICELLI Fabio, I sistemi motivazionali nel dialogo clinico. Il

manuale AIMT, Milano, Raffaello Cortina Editore, 2008, Psicanalisi e ricerca.

MARI Giuseppe, Educazione come sfida alla liberta, Torino, Editrice La Scuola, 2013.

MASULLO Aldo, Stati di Nichilismo, Napoli, artstudiopaparo, novembre 2016, Lapsus —

collana di filosofia.

PERINA Renato, Per una pedagogia del teatro sociale, Milano, FrancoAngeli, 2008.

PITRUZZELLA Salvo, Manuale di Teatro creativo. 240 tecniche drammatiche da utilizzare

in terapia, educazione e teatro sociale, Milano, FrancoAngeli, 2016.

RECALCATI Massimo, | ritratti del desiderio, Milano, Raffaello Cortina Editori, 2018.

STOPPA Francesco, La restituzione. Perché si e interrotto il patto tra le generazioni?,
Milano, Feltrinelli, 2010.

TAYLOR Charles, Il disagio della modernita, traduzione di Giovanni Ferrara degli Uberti,

Bari — Roma, Edizioni Laterza, 1999.

9. Sitografia

DEL MAR RAMIS Maria, Contribution of Freire’s Theory to Dialogic Education, in HSE
— Social and Education History, Vol. 7, No. 3, October 2018, DOI:
10.1783/hse.2018.3749 (10.06.2019), pp. 277-299.

FELTRINELLI Editore, Umberto Galimberti su nichilismo, Occidente, cristianesimo,
adolescenza, tecnologia, futuro..., You tube video, 26 settembre 2018, URL:
https://www.youtube.com/watch?v=XiLLKF12wVc (10.06.2019).

49


https://www.youtube.com/watch?v=XiLLKF12wVc

GIESLER Mark A., Teaching Note—Theatre of the Oppressed and Social Work Education:
Radicalizing the Practice Classroom, in Journal of Social work Education, Vol. 53, No.
2, 2017, DOI: http://dx.doi.org/10.1080/10437797.2016.1260503 (10.06.2019) pp. 347 —
353.

IRWIN Jones, Authority Through Freedom. On Freire’s Radicalisation of the Authority-
Freedom Problem in Education, in Espacio, Tiempo y Educacién, Vol. 5, No. 1, DOI:
http://dx.doi.org/10.14516/ete.191 (10.06.2019) pp. 57-69.

MEHRTENS Sue, in «In the Grip of the Daimon», URL.: https://jungiancenter.org/in-the-
grip-of-the-daimon/, (10.06.2019).

PARMEGGIANI Stefania, Massimo Recalcati: "I figli ora capiscono di aver bisogno di un
padre-testimone”, in «Arte e cultura — L’Espresso», 30 ottobre 2016, URL:
http://www.repubblica.it/cultura/2016/10/30/news/ i_figli_ora_capiscono_di_aver_biso
gno_di_un_padre-testimone -150937622/, (10.06.2019).

OCCHI Nicola, Umberto Galimberti, “I Giovani, generazione del nichilismo attivo”, in
«Giornale di Brescia, 25 giugno 2018, URL:
https://rinascimentoculturale.it/rassegna/umberto-galimberti-i-giovani-generazione-del-
nichilismo-attivo/, (10.06.2019).

50


http://dx.doi.org/10.1080/10437797.2016.1260503
http://dx.doi.org/10.14516/ete.191
https://jungiancenter.org/in-the-grip-of-the-daimon/
https://jungiancenter.org/in-the-grip-of-the-daimon/
http://www.repubblica.it/cultura/2016/10/30/news/_i_figli_ora_capiscono_di_aver_bisogno_di_un_padre-testimone_-150937622/
http://www.repubblica.it/cultura/2016/10/30/news/_i_figli_ora_capiscono_di_aver_bisogno_di_un_padre-testimone_-150937622/
https://rinascimentoculturale.it/rassegna/umberto-galimberti-i-giovani-generazione-del-nichilismo-attivo/
https://rinascimentoculturale.it/rassegna/umberto-galimberti-i-giovani-generazione-del-nichilismo-attivo/

